


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Editorial 
Arantza Ibergallartu

Los entusiastas de  la lectura siempre 
hemos encajado mal la eficiencia de una sola 
imagen. Poco después de que el gran Chaplin 
se  encargara  de  fundamentar  la  afamada 
sentencia,  llegó  la  banda  sonora,  y  la 
hacendosa  imagen  pudo  al  fin  zafarse  de 
tamaña responsabilidad: dejaba de ser preciso 
hacerse eco de tan dilatado discurso, más bien 
propio del mundo de las letras. Claro que para 
entonces, Griffith,  padre del cine moderno, ya 
había acreditado que la pantalla era capaz, por 
sí misma,  no solo de contar historias, sino de 
transmitir y emocionar.

Siendo  que  el  arte  ha  reflejado 
siempre la búsqueda del hombre, no sorprende 
la  espontánea  sintonía  entre  sus  diferentes 
manifestaciones. Desde sus inicios, el cine ha 
rondado a la literatura abordándola en todos 
sus géneros, al tiempo que el lenguaje de la 
pantalla  ha  sido  constante  referencia  para 
autores  que  incorporan  procedimientos 
cinematográficos  en  el  desarrollo  de  sus 
narraciones. Tal es este vínculo, que el propio 
guión  se  insinúa  nuevo  género  literario. 
También desde la combinación  texto-imagen, 

el cómic acredita una voz singular dentro de la 
literatura. Aún por comprender y explorar, es 
deuda pendiente para muchos de nosotros.

Parece  tarea  fácil  pero  hacer  de  un 
libro  una  película  es  cosa  de  valientes  dado 
que el  lector  espera encontrar  en la cinta  la 
traslación de la obra literaria. Pero el cine es 
otra  cosa...  la  proyección vierte  el  contenido 
del mensaje con sus particulares ingredientes. 
Desde  la  seducción  que  prestan  imagen  y 
sonido,  se  hace  preciso  desmontar  la 
estructura narrativa para adaptarla al discurso 
fílmico.  Es  decir,  la  obra  escrita  debe 
descodificarse  y  reinventarse.  Es  así  que 
imperiosamente se transforma: la historia deja 
de ser Literatura para convertirse en Cine. 

Y por rendir a cada arte el culto que se 

merece, yo les propongo que cuando acudan a 

una sala a ver la obra que leyeron, ocupen sus 

asientos  dispuestos  a  ver  Cine.  Merece  la 

pena.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

El guión cinematográfico como género literario

PFANNER Y ANNAWALSH

Hace tiempo que la teoría literaria empezó a debatirlo: ¿puede considerarse un guión 

cinematográfico una obra literaria de pleno derecho? ¿Es un género literario más? ¿Es necesario eliminar la 

frontera que desde hace demasiado tiempo separan la escritura cinematográfica y la literaria?

En  el  ámbito  de  las  letras  existe  una 

opinión  mayoritaria  que  considera  el  guión 

como una forma de  transición  entre  la  obra 

literaria y la obra cinematográfica; un escalón 

técnico,  una obra imperfecta,  una burocracia 

que exclusivamente debería llevar al resultado 

final  de  una  película.  Sin  embargo,  pocas 

veces el guión cinematográfico termina siendo 

una representación  exacta  cuando llega  a  la 

pantalla  de  cine.  Es  el  mismo  caso  que 

podemos contrastar cuando lo que se adapta 

es obra teatral: tanto el guión como el texto 

teatral  no  están  concebidos  para  ser  leídos 

como una obra literaria más. Son textos cuya 

interpretación  definitiva  queda  matizada  por 

un  entorno  que  en  casi  todas  las  ocasiones 

queda al margen del escritor. 

Una  película,  una  obra  acabada  y 
puesta  a  disposición  del  público,  no  es  otra 
cosa  que la  interpretación  de  un guión,  una 
versión que depende de la personalidad de un 
director, de la capacidad técnica de un equipo 
o de la presencia más o menos evidente de un 
equipo  de  producción.  Un  film  pasa  por  la 
experiencia del rodaje y de la postproducción, 
y nada de ello le es ajeno. 

Por  otro  lado,  el  proceso  de 
elaboración de un guión es largo, responde a 

diferentes  modelos  y  su  escritura  consta  de 
varias etapas, partiendo de una idea inicial, la 
elaboración  de  una  sinopsis,  etc.,  y  que 
culmina en una extensa obra escrita en la que, 
en  el  modelo  estandarizado,  cada  página 
equivale  aproximadamente  a  un  minuto  del 
film. Ese texto final, ese que en el mundo del 
cine se llama abiertamente guión literario, es 
el  que  posteriormente  pasa  a  manos  del 
realizador, quien se encargará de adaptarlo a 
imágenes a través del guión técnico. El guión 
literario es, en consecuencia,  la narración de 
una  historia  que  se  desea  contar,  un  texto 
donde, además de los diálogos, abunda en las 
descripciones.  Es  este  aspecto  el  que  lo 
distancia  del  género  dramático  o  teatral.  Es 
una historia con la característica definitoria de 
pretender ser visual, escrito para que puedas 
verlo  más  tarde  en  su  proyección  en  una 
pantalla.

Partimos  de  todas  esas  variantes  y 
somos conscientes de su complejidad. El guión 
no deja de ser una parte más, importante en 
todo  caso,  del  engranaje  de  la  creación 
cinematográfica. Sin embargo, el guión como 
paso  intermedio  entre  la  literatura  y  el  cine 
reclama un lugar en el ámbito de la creación 
literaria.  Un  lugar  que  incluso  lo  aísle  del 
resultado  final  del  proyecto  en  el  que  se 
inscribe.  Por todos  es conocida aquella frase 
que dice que un buen guión puede dar  una 
mala  película,  o  su  contrario.  Y,  además, 
¿cuántos guiones se han quedado en un cajón 
sin poder filmarse? Así ocurrió con la versión 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

de  El  embrujo de Shanghai que iba a dirigir 
Víctor  Erice,  guión  que  se  llevó  todos  los 
elogios de  Juan Marsé pero que al final fue 
descartado por el productor  Andrés Vicente 
Gómez,  quien  se  decantó  por  Fernando 
Trueba para  llevar  a  cabo  el  proyecto, 
descartando el guión original. ¿Qué ocurre con 
esos  guiones  perdidos?  ¿Alguna  vez  serán 
recuperados?  ¿Merecen ser  olvidados?  Todos 
conocemos  guiones  que  han  sido  filmados 
décadas  después,  como  fue  el  caso  de  La 
vaquilla,  guión  de  Rafael  Azcona,  que  por 
motivos  de  censura  esperó  su  momento 
durante más de treinta años, hasta que  Luis 
García Berlanga pudo llevarlo a la pantalla. 
Es un terreno demasiado amplio, una cantidad 
considerable de obras abortadas  o aplazadas 
sobre las que es imposible no fijarse.   

Nos movemos en un terreno ambiguo, 
poco  frecuentado  por  la  teoría  o  por  la 
literatura  en  general.  Sin  embargo,  el  guión 
comparte con los géneros literarios de siempre 
una misma proyección  y  un mismo objetivo: 
contar historias. Y para ello parte de una serie 
de estructuras y de normas de trabajo que no 
son  ajenas  a  las  técnicas  literarias  al  uso. 
Comparte  la  forma,  comparte  el  fondo; 
comparte códigos, tradiciones, temas… ¿No es, 
por tanto, también un género literario?

Pere Gimferrer, en su ensayo Cine y 
literatura,  hablaba  del  guión  cinematográfico 
como  representante  de  un  género  literario 
nuevo y anómalo. Pero lo consideraba género, 
levantando cierta polémica ya en los años 80 
en el  ámbito de los estudios literarios.  En el 
otro  extremo del  debate,  el  director  de  cine 
ruso  Andrei  Tarkovski negaba  en  sus 
ensayos teóricos (ver Esculpir en el tiempo) tal 
consideración,  mientras  que  Jean-Luc 
Godard renegaba  de  la  literatura  por 
considerarla  una  rémora  para  la  evolución 
histórica  del  arte  cinematográfico.  El  debate 
entre  los  propios  creadores  ha  sido  siempre 
vivo y encontrado, y de toda esta dialéctica ha 
sido siempre la que más frutos ha dado. 

Desde la literatura, autores como Dos 
Passos y  Valle-Inclán,  que  nunca 

escribieron  un  guión,  ofrecen  en  sus  obras 
claras influencias del lenguaje cinematográfico 
(la inclusión de primeros planos, la narración 
extremadamente  visual,  descripciones  que 
recuerdan  travellings…).  Desde  los  orígenes 
del  cine,  la  literatura  ha  impuesto  su 
presencia,  imprimiendo  en  la  estética  y  el 
lenguaje sus propios códigos. Así lo reconoció 
David Wark Griffith (El  nacimento de  una 
nación,  1915;  Intolerancia,  1916)  cuando 
derivó una primeriza escala de planos a partir 
de  sus  lecturas  de  las  novelas  de  Charles 
Dickens.  El  montaje  cinematográfico, 
apuntado  ya  por  Griffith y  teorizado  poco 
después por Sergei M. Eisenstein, sería una 
derivación de la literatura; el cine, su técnica y 
su  expresividad,  nacería,  según  esta  teoría 
fundacional, de una lectura visual y visionaria 
de la novela decimonónica. 

Y en su vertiente poética,  Pier Paolo 
Pasolini llevó al cine la fragmentación de su 
poesía  gracias  a  una  relectura  personalísima 
del  montaje.  Pasolini se  consideraba  a  sí 
mismo como un literato metido a director, y su 
cine no hace otra cosa que demostrar la fina 
frontera que separa ambas artes. Escritores y 
guionistas  han  compartido  oficio  desde 
siempre:  William  Faulkner adaptando  una 
novela de  Raymond Chandler al  cine, o el 
propio  Chandler recuperando  una  novela 
inacabada  y  convirtiéndola  en  guión;  el 
anteriormente  citado  Rafael  Azcona 
sacrificando una carrera literaria para escribir 
los mejores guiones del cine español, y  Luis 
Buñuel reconociendo su incapacidad para la 
escritura y rodeándose de escritores de la talla 
de  Max Aub o  Juan Larrea para proyectos 
que  terminaron  en  película  (Los  olvidados, 
1950, en el  caso de  Aub)  o  en  guiones sin 
versión  cinematográfica  (Ilegible,  hijo  de 
flauta, con  Larrea), que aún hoy esperan su 
oportunidad y reconocimiento. 

Casos que dibujan un margen entre cine 

y literatura como un territorio extremadamente 

difuso.  Visiones  diversas de  un  mismo  acto 

creativo que quizás hoy empiezan encontrarse.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Cine y cómic 

Amigos con derecho a roce

Eduardo M.

Con el nuevo siglo, la adaptación de cómics a la gran pantalla ha dejado de ser un fenómeno puntual para 

constituirse en tendencia. Así lo demuestran tanto el creciente número de producciones de esta naturaleza 

estrenadas en los últimos años como la cantidad de proyectos en curso. El presente artículo se detiene en 

algunos aspectos de esta larga y fructífera relación.

Un  dato  parece  demostrar  que  la 

relación  entre  cómic  y  cine  ha  entrado 

recientemente  en  una  nueva  fase:  no  sólo 

aumenta el número de  adaptaciones que se 

estrenan,  además  la  tipología  de  las  obras 

adaptadas  es  cada  vez más variada.  Así,  no 

sólo la familia superheroica o los autores más 

populares  en  el  mercado  americano  (Will 

Eisner,  Frank  Miller,  Alan  Moore)  han 

tenido  su  oportunidad  de  la  mano  de 

Hollywood;  también  han  sido  adaptados 

trabajos del ámbito independiente (Camino a 

la perdición de Max Allan Collins y Richard 

Piers  Rayner,  Una  historia  de  violencia de 

John  Wagner y  Vince  Locke)  o  del 

underground (Ghost  World de  Daniel 

Clowes,  American  Splendor de  Harvey 

Pekar);  el  manga (Meteoro-Speed  Racer de 

Tatsuo Yoshida,  Bola  de  Dragón de  Akira 

Toriyama)  y algunas de las franquicias más 

exitosas  de  la  BD europea  (Asterix de 

Goscinny y  Uderzo,  Lucky Luke de  Morris, 

Iznogud de  Goscinny y  Tabary o,  en  un 

futuro próximo,  Tintin de  Hergé) han gozado 

también  de  su  oportunidad;  el  propio  tebeo 

hispano  se  ha  sumado  a  la  corriente  (a 

Mortadelo  y  Filemón de  Ibáñez se  unirá 

pronto el  Capitán  Trueno de  Víctor Mora y 

Ambrós).

Sin embargo, conviene dejar claro que si bien 
el  salto  cuantitativo  en  los  últimos  años  es 
evidente,  los  personajes  e  historias  surgidos 
del mundo de la viñeta han inspirado al cine 
desde siempre1. Sin duda, el avance del cómic 
en  cuanto  a  su  consideración  social  en  los 
últimos  años  se  ha  traducido  en una  mayor 
atención  por  parte  de  otros  medios.  No 
obstante,  el  fenómeno  es  más  complejo  y 
admite otras muchas explicaciones.

Por  una  parte,  la  popularidad  de  algunos 
personajes  de  cómic  los  convierte  en  un 

1  The Internet Movie Database registra en torno 
a 800 largometrajes basados en cómics, el más 
antiguo de los cuales,  Trouble in Hogan’s alley, 
data de 1900. Sin embargo, cerca del 40% de 
las  películas  que  integran  el  listado  han  sido 
producidas en los últimos diez años.

http://es.wikipedia.org/wiki/Manga
http://www.imdb.com/title/tt0140636/
http://www.imdb.com/keyword/based-on-comic/?title_type=feature&sort=release_date
http://www.imdb.com/
http://es.wikipedia.org/wiki/BD


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

objetivo  de  gran  atractivo  para  el  cine 
comercial, que en los últimos años se esfuerza 
por  crear  franquicias  duraderas  a  partir  de 
diferentes  iconos  de  la  cultura  de  masas. 
Además,  los  más  recientes  avances  técnicos 
han  facilitado  notablemente  la  tarea  de 
trasladar  a  la  pantalla  el  imaginario  de  los 
autores de cómic. La introducción y mejora de 
técnicas  digitales  y  su  combinación  con  el 
trabajo  de  maquilladores  y  escenógrafos  ha 
permitido reproducir seres y localizaciones con 
un  grado  de  realismo  que  hace  unos  años 
resultaba  inalcanzable.  Los  escenarios 
fantásticos,  la  acción  superheroica  o  la 
estilización cartoon pueden hoy ser trasladados 
a la gran pantalla  con un grado de similitud 
formal  hasta  ahora  imposible.  Y  viceversa, 
porque el catálogo tecnológico de que dispone 
hoy  el  cine  parece  demandar  un  tipo  de 
producciones  que  permitan  desarrollar  al 
máximo sus posibilidades.

Pero hay más factores a considerar. En 
el  caso  del  mainstream norteamericano,  el 
continuado descenso en las ventas de cómics 
por  parte  de  las  dos  grandes  editoriales  de 
títulos  superheroicos2,  Marvel y  DC,  las  ha 
forzado  a  buscar  nuevas  estrategias 
comerciales,  entre  las  cuales  destaca  la 
producción sostenida de películas basadas en 
personajes  de  su  propiedad.  Si  DC  cómics 
pertenece  a  un  entramado  empresarial  tan 
vinculado  a  la  producción  cinematográfica 
como  Warner Bros., Marvel optó a finales de 
los 90 por crear su propia productora,  Marvel 
Studios,  a través de la cual  desarrolla desde 
entonces sus proyectos para la gran pantalla. 
Cine y cómic se ensamblan desde el origen en 
una estrategia que es todavía más compleja, al 
incorporar  otras  formas  de  rentabilización  de 
sus  licencias:  merchandising,  series  de 
televisión,  videojuegos,  etc.  El  cine  ha 
contribuido  a  salvar  la  viabilidad  de  unas 
editoriales  que  dudosamente  podrían 

2  A mediados de los 80, un título puntero podía 
vender  en  torno  a  750.000  ejemplares  en 
Estados Unidos; a día de hoy, pocas cabeceras 
exceden las 150.000 unidades vendidas.

sustentarse hoy sólo en la venta de cómics3, y 
no ha faltado quien aventure que el futuro de 
los superhéroes, a medida que se mejoren las 
técnicas digitales y se abaraten los costes, es 
la producción directa para la gran pantalla. Por 
el momento, tanto Marvel como DC están listas 
para dar el siguiente paso en el desarrollo de 
sus proyectos cinematográficos: la unificación 
de  sus  respectivos  universos  también  en  la 
gran pantalla4.

Dada  la  larga  relación  entre  cine  y 
cómic,  no  es  de  extrañar  que  haya  habido 
influencias mutuas. Así, durante los años 60 y 
70, autores de historieta tan reconocidos como 
Will  Eisner,  Jim  Steranko o  Richard 
Corben,  introdujeron  algunas  técnicas 
novedosas que pretendían aproximar el cómic 
a la narrativa cinematográfica5. De igual modo, 
la influencia de los tebeos se ha dejado sentir 
también en el celuloide, en cuestiones como la 
imitación del trazo expresionista en el aspecto 
de los personajes (Popeye de Robert Altman), 
el recurso a los colores básicos (Dick Tracy de 
Warren Beatty),  la división de la  pantalla  en 
viñetas (Hulk de Ang Lee), etc. 

Más recientemente, películas como Sin 
City, 300 o, en menor medida, Watchmen, han 
ensayado una nueva vía, la de la transcripción 
literal, casi viñeta a viñeta, del cómic a la gran 
3  De hecho, Marvel  Enterteinment quebró en el 

año 1996, si bien por motivos no directamente 
relacionados con el volumen de ventas.

4  Hace tiempo que se habla en DC cómics de un 
proyecto  conjunto  Superman/Batman que  no 
termina de cuajar; en cualquier caso, está ya en 
marcha una película de la Liga de la Justicia en 
la que ambos personajes compartirían pantalla 
junto  a  otros  héroes  de  la  compañía.  Más 
avanzada  se  encuentra  Marvel,  que  unificaría 
bajo  un  solo  título,  Los  Vengadores,  a  un 
conjunto  de  personajes  que  ya  habrían 
protagonizado películas en solitario: Iron Man y 
la nueva versión de Hulk (ya estrenadas), junto 
a  Thor y el  Capitán América (con proyectos en 
fase de producción).

5  Para saber más acerca de estas innovaciones 
puede leerse este magnífico artículo de José 
Antonio Serrano sobre Jim Steranko.

http://watchmenmovie.warnerbros.com/
http://www.300ondvd.com/
http://video.movies.go.com/sincity/
http://video.movies.go.com/sincity/
http://www.imdb.com/title/tt0286716/
http://www.imdb.com/title/tt0099422/
http://www.imdb.com/title/tt0081353/
http://www.corbenstudios.com/
http://www.corbenstudios.com/
http://en.wikipedia.org/wiki/Jim_Steranko
http://www.willeisner.com/
http://www.guiadelcomic.com/comics/nick_furia_steranko.htm
http://es.wikipedia.org/wiki/Estudios_Marvel
http://es.wikipedia.org/wiki/Estudios_Marvel
http://www.warnerbros.es/main/homepage/homepage.html
http://www.dccomics.com/dcu/
http://www.marvel.com/
http://en.wikipedia.org/wiki/Cartoon


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

pantalla. Se trata de una apuesta arriesgada, 
directamente  derivada  del  actual  estado 
tecnológico y que ha sido aplaudida tanto por 
su audacia visual como por llevar al extremo la 
idea de fidelidad al original. Sin embargo, este 
último aspecto ha sido muy contestado desde 
otras posiciones, que acusan a esta forma de 
hacer cine de desconocer las diferencias entre 
ambos medios. 

En  una  primera  aproximación  puede 
parecer que cine y cómic,  como medios que 
narran  a  través  de  imágenes  generalmente 
acompañadas de texto, se valen de lenguajes 
semejantes.  De  hecho,  durante  un  tiempo 
obtuvo cierta difusión la idea del cómic como 
“cine  para  pobres”,  al  percibirse  los  tebeos 
como  una  versión  mutilada  del  espectáculo 
cinematográfico:  sin  movimiento  ni  sonido, 
producidos  y  difundidos  como  un 
entretenimiento  barato  en  contraste  con  el 
glamour y la carestía de las superproducciones 
de  la  gran  pantalla.  Se  trata  de  una  visión 
errónea que jerarquiza injustificadamente dos 
medios  autónomos  y  obvia  sus  notables 
diferencias.

Cómic y cine deparan al público roles 
distintos,  el  de  lector  en  un  caso  y  el  de 
espectador en el otro. Ante la gran pantalla, el 
espectador accede a un producto acabado y lo 
hace a un ritmo que le viene impuesto. Es el 
director quien, fundamentalmente a través del 
montaje,  mantiene un absoluto control  sobre 
la  cadencia  de  la  narración.  Frente  a  esta 
contemplación pasiva, los cómics se leen; no 
sólo se lee el texto sino también la imagen. El 
lenguaje del cómic consiste esencialmente en 
la  yuxtaposición  de  imágenes  estáticas 
capturadas en viñetas, de modo que entre una 
viñeta  y  otra  existe  una  ruptura  de 
continuidad,  una  elipsis  que  el  lector  debe 
dotar  de  contenido6.  Así  pues,  el  lector 
construye  activamente  la  narración 
interpretando  no sólo  los  hechos  que tienen 
lugar  en  las  viñetas  sino  también  entre  las 

6  Scott  McCloud denomina  a  este  fenómeno 
“clausura”  en  su  ya  clásico  Comprender  el  
cómic.

viñetas. Los recursos  de que dispone el autor 
de  cómics  (la  composición  de  página,  el 
número y tamaño de las viñetas, la disposición 
y  contenido  de  los  bocadillos,  de  las 
onomatopeyas,  etc.)  condicionan  el  ritmo de 
lectura,  pero  no  pueden  determinarlo 
absolutamente. 

El storyboard, a mitad de camino entre 
cómic  y  cine,  ejemplifica  correctamente  las 
diferencias  entre  ambos  medios.  En  un 
storyboard todas  las  viñetas  son  de  igual 
tamaño y se suelen disponer en una sucesión 
inequívoca: de izquierda a derecha, de arriba 
abajo. Ello es así porque la pantalla de cine es 
única e indivisible y el concepto de página no 
le  resulta  aplicable.  Si  un  storyboard leído 
como  cómic  resulta  demasiado  elemental, 
debemos  preguntarnos  hasta  qué  punto  es 
adecuado  tomar  un  cómic  como  storyboard.  
Las viñetas adquieren sentido en el entorno de 
una  página  y  al  servicio  de  un  lenguaje 
narrativo específico, el del cómic. Trasladarlas 
unitariamente  a  la  pantalla  es 
descontextualizarlas,  desarticular  un  discurso 
más complejo y autoimponerse unas opciones 
visuales  que  no  tienen  por  qué ser  las  más 
efectivas en términos cinematográficos7. 

En  el  caso  de  las  tres  películas 
mencionadas  (Sin  City,  300,  Watchmen),  el 
resultado  es  más  artificioso  cuanto  más 
anclada está cada una de ellas en el referente 
original,  lo  cual,  lejos  de  asimilar  ambos 
medios,  termina  por  poner  de  relieve  sus 

7  Marjane Satrapi, que co-dirigió la adaptación 
al cine de su obra  Persépolis, señalaba en  una 
entrevista:  “En  vez  de  coger  el  cómic  e  ir  
filmando cada viñeta, dejamos el libro aparte y 
lo tomamos sólo como base. Había que utilizar  
otro lenguaje. Quien piense que el cómic es un  
buen  storyboard está  equivocado.  El  lenguaje 
del  cine es  distinto.  Tiene otros  instrumentos,  
como la música, el sonido, el movimiento… Y al  
mismo  tiempo  no  puedes  confiar  en  la 
imaginación del espectador tanto como en la del  
lector. En la película impones una historia al que  
la  ve.  En  el  libro  tienes  la  posibilidad  de 
imaginar  mucho  más  entre  viñeta  y  viñeta”. 
Público, 28 de octubre de 2008.

http://es.wikipedia.org/wiki/Storyboard
http://2.bp.blogspot.com/_pv9JmuoNuVE/RySanGlLKcI/AAAAAAAAEwI/TOtZM_lf2RU/s1600-h/satrapiPublico.jpg
http://2.bp.blogspot.com/_pv9JmuoNuVE/RySanGlLKcI/AAAAAAAAEwI/TOtZM_lf2RU/s1600-h/satrapiPublico.jpg
http://www.guiadelcomic.com/comics/persepolis.htm
http://es.wikipedia.org/wiki/Marjane_Satrapi
http://es.wikipedia.org/wiki/Bocadillo_de_c%C3%B3mic
http://www.astiberri.com/ficha_prod.php?cod=entenderelcomic
http://www.astiberri.com/ficha_prod.php?cod=entenderelcomic
http://scottmccloud.com/


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

diferencias8.  No  obstante,  sería  injusto  no 
reconocer  tanto  su  desafiante  heterodoxia 
como su voluntad de incorporar nuevas formas 
de expresión al lenguaje cinematográfico. 

Está  por  ver  si  esta  forma  de  adaptar  se 
proyecta hacia el futuro o si, por el contrario, 
8  Señala  el  crítico  Jordi  Costa (Esparta  

anabolizada, El País, 23 de mayo de 2007)  que 
la versión cinematográfica  de  300 “(…)  no  es 
tanto  una  adaptación  caligráfica  como  una 
traición  medular”,  conclusión  que  bien  podría 
aplicarse a las otras dos películas. 

se queda en una simple moda. Sea como sea, 
parece indiscutible que entre cine y cómic hay 
demasiada  promiscuidad  para  que  sigamos 
creyéndonos que sólo son amigos.

http://www.elpais.com/articulo/cine/Esparta/anabolizada/elpepucin/20070323elpepicin_17/Tes
http://www.elpais.com/articulo/cine/Esparta/anabolizada/elpepucin/20070323elpepicin_17/Tes


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Cine / literatura (*) 

Ritos de pasaje 

Andrómeda

En Cine/Literatura, Sergio Wolf desmitifica la idea de que la obra literaria deba trasladarse 

íntegramente a su versión cinematográfica, destacando las dificultades y matices a los que se enfrenta esta 

última en sus intentos por ser  fiel al texto, dentro de lo que le permite su propia autonomía.   

En  esta  obra  se  analizan  algunos 

aspectos  relacionados  con  la  literatura  y  su 

interpretación  cinematográfica.  El  autor 

advierte desde el prólogo que el tema central 

radica en “el proceso de transportar un texto a 

un  filme”,  y  que  se  trabajará  con  obras 

literarias  consideradas  como  buena  literatura 

para  analizar  los  principales  aspectos  de  su 

traslación  al  cine.   Asimismo,  advierte  que 

prefiere  el  término  “transposición”  a 

adaptación, ya que este último supone, desde 

su punto de vista, un significado negativo que, 

a  grandes  rasgos,  se  englobaría  en  la 

“inadaptación”  y  en  el  hecho  de  que  un 

formato (literario),  tendría que caber en otro 

(cinematográfico).  En cambio, “transposición” 

implicaría  la  idea de  “traslado”,  que  en este 

sentido sería mucho más apta para definir la 

labor que nos ocupa al incursionar en el texto 

de Wolf. 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

La  literatura  tiene  un  invaluable  valor  como 
fuente argumental y el cine se encargaría de 
“popularizar, divulgar o simplemente alterar la 
historia o el mundo creado por el escritor”.  
 El  autor  analiza  paso  a  paso  los  diversos 
factores que tienen que ver con este hecho, 
ejemplificando con distintos textos llevados a 
la pantalla y demostrando que es la creatividad 
y la inventiva del cineasta (y del guionista) lo 
que hace la diferencia real entre las distintas 
versiones cinematográficas de un mismo texto.
Se  aborda  principalmente  el  asunto  que 
procede a equiparar el resultado fílmico con el 
de la obra literaria, que por lo general otorga 
un mayor valor a esta última al momento de 
evaluar.  Los  cambios  hechos  al  texto  en  su 
preparación para vincularlo a la pantalla suelen 
criticarse despiadadamente; no se perdona la 
grave falta que supone hacer transformaciones 
sustanciales  en  el  relato  aunque,  por  otra 
parte, no es tan común que el espectador se 
detenga  a  pensar  en  que  la  alteración  de 
diversos  aspectos  es  esencial  a  una  forma 
artística diferente, que contiene otras reglas en 
base  a  su  propia  naturaleza.  Dicho  de  otra 
manera,  tal  parece  que  en  el  cine  los 
resultados se observan y examinan en mayor 
medida que el complejo proceso creador. 
 Al  tratarse  de  medios  diversos,  literatura  y 
cine  deberían  tomar  esa  distancia  que  los 
distingue ante los ojos de quienes pretenden 
ver sus elementos cohesionados. 
El principal problema radica en que se piensa 
que al  llevar  una obra  a  la  pantalla  se está 
“traduciendo”  al  cine,  por  lo  que la  idea  de 
“traición” se hace presente:
“La  idea  de  la  transposición  como  traición 
recorre  la  historia  de  la  literatura  y  sus 
conexiones con el mercado, pero también las 
relaciones de la literatura  y el  cine en tanto 
soportes específicos y diferentes”. 

Al hablar de traducción, el autor indica 
que  esto  supone  conservar  al  máximo  la 
fidelidad  al  texto,  aclarando  que  la 
transposición no deja de requerir  un espacio 
de acción propio. 
Se habla  también de  la  sustitución  como un 
remedio a la traición, a esa cuenta pendiente 

que  adquiere  el  cine  al  cometer  la  falta  de 
modificar  la  obra  para  poder  trasladarla  al 
cine.  Los  mismos  autores  se  quejan 
frecuentemente  al  no ver  en  la  pantalla  sus 
novelas como las habían imaginado. 
Pero el cine y la literatura son disciplinas que 
tienen sólo algunas coincidencias; su lenguaje 
expresivo  difiere  ante  la  realidad  de  las 
palabras empleadas en el texto y las imágenes 
y sonidos predominantes en el cine. 
Cada transposición (no olvidemos que el autor 
prefiere  no  usar  el  término  adaptación) 
presenta sus propias dificultades; hay aspectos 
que no se pueden transferir al cine, por lo que 
la búsqueda de elementos compensatorios es 
interminable. 
El  autor  declara  que  existen  “zonas 
compartidas” entre ambos formatos artísticos, 
como “el contenido de la historia”, sin dejar de 
reiterar  que  cine  y  literatura  son  productos 
autónomos. 
El  guionista  se  enfrenta  al  texto  desde  la 
subjetividad  que  supone  su  individualidad  y 
sus capacidades, por lo que a menudo el guión 
tiene que ver más con su concepción o punto 
de vista que con la propia obra literaria.  
Por otra parte, destaca el aspecto concerniente 
a  la  voz  off,  que  se  utiliza  en  el  cine 
independientemente  de  su  presencia  en  el 
texto  para  suplir  algunas  situaciones 
imposibles de contar de otra manera (como el 
monólogo interior en algunos casos). El autor 
insiste en que este recurso no es una manera 
de simplificar el hecho de transponer la obra al 
cine, ya que su manejo no es tan sencillo. El 
mencionado  monólogo  interior,  empleado  en 
literatura, constituye uno de los aspectos más 
complejos que se presentan al cineasta, siendo 
la voz  off uno de sus remedios,  aunque sus 
efectos difieren considerablemente de los de la 
obra  literaria,  sobre  todo  por  considerarse 
como más impersonal. 
Los  problemas  a  los  que  se  enfrenta  el 
guionista son proporcionales a la diversidad de 
estilos  literarios.  Si  en  una  obra  destaca  la 
función poética  del  lenguaje,  por  ejemplo,  el 
encargado  de  transponerlo  al  formato 
cinematográfico  se  verá  forzado  a  tomar 
decisiones  que  ya  no  pueden  resolverse 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

mediante  el  recurso  de  la  voz  off.   De 
cualquier manera, el cineasta buscará que su 
película “recupere, reproduzca o prolongue el 
‘efecto’  que produjo en él el texto”. 
Sin embargo, cuando se trata de recuerdos o 
de penetrar en el mundo onírico, el cine logra 
su transmisión con mayor facilidad,  siendo el 
flashback un recurso propicio para trabajar, de 
distintos  modos,  las  variantes  que  implican 
estos elementos. 

La obra literaria es, pues, alterada en 
el curso de su transposición al cine. Coincido 
plenamente con la idea del  autor  de que “lo 
que quedó no es la obra literaria sino el modo 
en que el director, los guionistas y los actores 
leyeron  o  interpretaron  ese  material  para 
construir a partir de él una película”. 
Indudablemente tendemos a buscar similitudes 
entre una película y el texto en que se apoya, 
a verla con la esperanza y la predisposición de 
encontrar  las  palabras  del  autor  fielmente 
reflejadas en la composición cinematográfica, 
sin  detenernos  a  pensar  en  que  nos 
enfrentamos a un producto independiente que 
se  rige  por  sus  propias  leyes,  que  debe 
condensar  obras  extensas  y  complementar 
relatos  con  la  precisión  que  le  exigen  los 
minutos  que  el  espectador  está  dispuesto  a 
permanecer en una sala de cine. 

El  texto es transpuesto en base  a la 
interpretación  y  al  trabajo  realizado  por 
director y el guionista, y el resultado siempre 
deberá contemplarse a partir de este tamiz. Es 
de especial  interés la cuestión que aborda el 
punto  de  vista  del  director,  quien  percibe  el 
potencial  cinematográfico  de  una  obra  de 
acuerdo  a  su  propia  lectura,  aficiones  y 
afinidades. 

Se  habla  también  de  la  fidelidad  al 
texto  considerando  diversos  aspectos  –como 
las distintas lecturas- y estableciendo algunos 
patrones  de  acuerdo  a  varias  adaptaciones 
cinematográficas. 

Esta  obra  se  abre  a  infinitas 
posibilidades  de  transposición  gracias  al 
número considerable de textos mencionados y 

a la prolija información sobre la labor de los 
cineastas para trasladarlos a otro formato, de 
acuerdo a sus aptitudes y percepciones, dando 
lugar  a un producto  enteramente nuevo que 
trasciende al texto, no en superioridad, sino en 
la novedad que caracteriza ahora a la historia 
y a la manera de contarla; en la disolución de 
sus  componentes  para  recrearlos  en  otra 
disposición,  tan  compleja  y  elaborada,  que 
merece  que  los  observadores  otorguen  la 
atención  adecuada  a  sus  procesos  antes  de 
emitir una crítica despiadada. 

De  acuerdo  al  autor,  el  texto  se 
reinventa tras su apropiación, diferenciándose 
sustancialmente  de  su  fuente  original,  al 
trazarse a través de otro lenguaje y elementos. 

Para  terminar,  me  gustaría  citar  el 
epílogo, que de alguna manera concreta lo que 
el  autor  quiso  transmitir  a  lo  largo  de  esta 
obra:

Este texto intentó aproximarse a ciertos 

temas  y  problemáticas,  plantear  algunas 

hipótesis y conjeturas, discutir algunos juicios  

tan frecuentes como nunca revisados. Pero de 

las  seguramente  rudimentarias  –y  quizá 

equívocas-  convicciones,  siempre  hubo  una 

que hizo de faro y jamás fue puesta en duda, 

y  que es de André Bazin:  “Constatar  que el  

cine ha aparecido ‘después’ que la novela o el  

teatro no significa que vaya tras sus huellas y  

en  su  mismo  plano.  El  fenómeno 

cinematográfico  no  se  ha  desarrollado  en 

absoluto en las condiciones sociales en las que  

subsisten  las  artes  tradicionales.  Sería  tanto  

como pretender que la java o el fox-trot son 

herederos de la coreografía clásica”.   

(*)Cine/Literatura  Ritosde Pasaje – Sergio Wolf Editorial PaidóS 
Estudios de Comunicación

                  176 páginas



brete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Clásicos del terror literario y el cine

Julia Duce Gimeno 

Es imposible hacer un análisis detallado de la relación entre cine y literatura clásica de terror. Los contactos 

entre una y otras son numerosos y profundos. En este artículo vamos a pasar revista  a los principios de 

esta relación deteniéndonos en algunos de sus títulos, claves, y a hacer un seguimiento de los temas más 

importantes.

Desde  el  principio  de  la  historia  del 
cine el miedo jugó un importante lugar entre 
los argumentos. También fue el cine quien fijó 
los  arquetipos  clásicos  del  género;  la 
iconografía  y  las  novelas  se  leen  ya  con  la 
estética fijada por sus imágenes fílmicas. 

En  nuestra  imaginación,  Frankenstein 
y  La Momia serán para siempre Boris Karloff. 
Mas  variedad  de  matices  vemos  en  Drácula, 
que  cobrara  en  nuestra  imaginación  la 
animalizada  imagen  de  Max  Schreck  en  la 
película de Murnau, la inquietante personalidad 
de  Bela  Lugosi,  o  la  elegante  frialdad  de 
Cristopher Lee o, finalmente, en estos últimos 

años,  la  inquietante  presencia  de  Gary 
Oldman. 

Sin embargo, no son los únicos mitos literarios 
que se han trasladado al cine.

El  origen  del  cine  gótico,  tan  próximo 
temporalmente  en  su  primer  momento  de 
gloria  a  los  movimientos  estéticos  de  las 
vanguardias dadaístas y de los primeros años 
20, tuvo en el expresionismo cinematográfica 
alemán su crisol estético. 

Define  muy bien  Martin  Makus  el  significado 
del  movimiento:  “Su  principal  característica  



brete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

consiste  en  el  intento  de  representación  
opuesta  al  naturalismo  y  la  observación  
objetiva  de  los  hechos  y  sucesos  externos,  
haciendo énfasis en lo subjetivo. Para el artista  
expresionista  lo  importante  es  su  visión  
interna,  que  se  extiende  a  aquello  que  se 
intenta representar  deformándolo,  intentando 
encontrar  su  esencia.  Algunas  de  sus  
principales  preocupaciones  se  plasmaban  en 
críticas  al  materialismo  dominante  en  la  
sociedad de la época,  a la vida urbana y en 
visiones  apocalípticas  sobre  el  colapso  de  la  
civilización,  a  veces  cargados  de  contenido  
político revolucionario.”

Los márgenes temporales que se fijan 
para  el  cine  expresionista,  son  los 
comprendidos entre 1913, año en el que Paul 
Wegener rueda  su  primera  versión  del  "El  
Estudiante  de  Praga", y  1933,  cuando  se 
dispersa el grupo de directores más relevantes. 
Son  unos  años  de  crisis  profunda  que 
concluirán  con  el  ascenso  del  nazismo  y  la 
condena  de  una  estética  alejada  de  la 
grandilocuencia  en  el  arte  que  marcaba  el 
gusto  de  aquellos  que  dominaban  todos  los 
aspectos de la vida y la cultura. En el cine dos 
temas  fueron  los  dominantes:  los  mundos 
fantásticos  y  los  dramas  sociales  y 
psicológicos.

Los  directores que fueron los puntales 
de  su  creación:  Fritz  Lang,  Friedrich 
Murnau,  Paul  Leni y  Paul  Wegener, 
desarrollarán  sus  carreras  en  estos  años  y 
fijarán  unos  esquemas  que  traspasarán 
fronteras  y  luego,  condenados  al  exilio, 
continuarán sus carreras  fuera de su país.

Sin  embargo  la  primera  “película” 
inspirada en un clásico que fue  Frankenstein, 
en 1910,  realizada para los Edison Studios por 
J. Seatle Dawley, con el  Kinetoscopio.

No se  trataba  de  cine  tal  y  como lo 
entendemos ahora, la técnica era distinta a las 
de los hermanos Lumière. Con esta la película 
solo  podía  verse por  un espectador  en  cada 
pase,  pero  demuestra  ya  la  evidencia,  la 
importancia  que tendría en el  nacimiento del 
cine este género de literatura.  

Pero,  como  decíamos,  fue  el   cine 
alemán  quien  fijó  los  rasgos  más 
característicos que luego se irían convirtiendo 

en  señas  de  identidad:  los  rasgos  más 
definitorios  del  cine expresionista  derivan del 
teatro  de  Max  Reinhardt,  auténtico 
revolucionario de la escena y la interpretación. 
Destaca el tratamiento de la luz, cercano a la 
pintura y los decorados interiores sobrios; los 
exteriores  son  utilizados  como  elementos 
dramáticos:  son  unos  paisajes  artificiosos  y 
sombríos, sobrenaturales.

Los  personajes  exagerados  rozan  la 
normalidad para acercarse a la monstruosidad 
y  está  muy  presente  el  tema  de  la  doble 
personalidad  y  los  juegos  de  sombras  y 
espejos.

Hay  un gran  respeto  a  la  unidad  de 
tiempo,  lugar  y  acción.  Los  argumentos  son 
simples y lineales, lo que facilitaba el que no 
necesitaran  la  inclusión  de  carteles  que 
explicaran  lo  que sucedía.   La  interpretación 
era sobria. Todos estos elementos tan simples 
favorecían  la  creación  de  unas  atmósferas 
cerradas y agobiantes, en las que la historia se 
desarrollara sin elementos que la distrajeran. 
Estos  cimientos  iconográficos  se  trasladaran 
luego  al  cine  Americano  y  constituirán  las 
bases  sobre las que se construirá el género de 
terror. 

El cine expresionista alemán influyó de 
forma decisiva en la estética cinematográfica 
americana,  ya  que  los  talentos  que  crearon 
este cine se habían trasladado a Hollywood, y 
que comenzaron a surgir un tipo de películas 
en  las  que los  protagonistas  no  eran  ya  los 
héroes  y  galanes,  sino  una  galería  de 
monstruos salidos de la literatura clásica. 

Quedan  como  hitos  el  Estudiante  de 
Praga,  película  construida  sobre  el  relato  de 
Poe, William Wilson, y el  Fausto de  Goethe 
se rueda en 1913, dirigida por Stellan Rye y 
protagonizada por  Paul Wegener, que había 
formado parte de la compañía del director  M. 
Reinhart.  Volverá a rodarse en 1926, dirigida 
por  Henrik Galeen, con guion de el  mismo 
Galeen y de H. H. Ewers.  Del mismo Ewers 
se  llevara  a  la  pantalla  Alraune (  La 
Mandrágora),  una  traslación  al  universo 
femenino del mito de Frankenstein, de Jekyll y 
Hyde,  de  El  Golem,  mezclada  con  leyendas 
populares:  La mujer  fatal.   Es  rodada varias 
veces pero nos llega en la versión 1926. 



brete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

El  cine  cristalizará  el  que  será  el 
malvado por definición  y que inspirará a toda 
una   tipología  de  malvados  absolutos:  El  
Doctor  Mabuse,  1922, sobre la  base  de  una 
novela que paso sin mucha pena ni gloria, del 
escritor  belga  Jacques Norbert.  Será  Fritz 
Lang quien se encargue de ello, con el actor 
Rudolk Klein-Rogge de protagonista. 

Las  versiones  de  los  temas  clásicos 
repiten una y otra vez: Paul Wegener realiza 
tres  versiones,  en 1915, 1917 y 1920 de  El  
Golem,   la novela de  Gustav Meyrick. Es la 
de  1920 la  fija  en  la  memoria  el  personaje. 
Pero  solo  algunos  mitos  perduraran  como 
arquetipos y sus imágenes se apoderarán de 
los  personajes  literarios  y  continuarán  su 
desarrollo a lo largo de todos estos años. Son 
en  los  que  nos  vamos  a  fijar  pasando  por 
encima de  tantos  otros  que  quedaron  en  el 
camino.

El primero de estos personajes que se 
trasladó al nuevo arte fue, como hemos dicho, 
Frankenstein 1910: El personaje que imaginó 
Dawley volvía  a  la  vida  en  un  caldero 
hirviendo. Más tarde serían las fuerzas de la 
naturaleza quienes le transmitirían el hálito de 
vida.   Cuando   en  1931  Boris  Karloff  se 
convierta en la creación de Mary Shelley,  se 
abrirá la puerta a toda una serie de secuelas, 
entre las que destaca la  primera: La novia de 
Frankenstein de 1931, soberbia película a decir 
de  la  crítica  mejor  que  su  predecesora.  Los 
títulos se suceden en una curiosa letanía:  La 
sombra de Frankenstein 1939, El fantasma de 
Frankenstein 1942,  Frankenstein y el hombre 
lobo 1943,  La zíngara y los monstruos 1944, 
La  mansión  de  Dracula,  1945,  Contra  los 
fantasmas  1948   y,  como  no,  la  inevitable 
Abbot y Costelo contra Frankenstein, de 1948 
también. En toda esta serie de películas de los 
Estudios  universal  de  Hollywood,  la  atención 
estaba fijada en el personaje del monstruo. En 
la  década  siguiente,  la  productora  inglesa 
Hammer revisiones en los años 50-60,  en las 
que  más  destacable  es  la  personalidad  que 
presta  su  imagen  al  enajenado  Victor 
Frankenstein,   el actor  Peter Cushing.  En 
1970  hay  una  reinterpretación  del  mito  con 
gran  dosis  de  humor  , El  horror  de 
Frankenstein y  por  fin  una  vuelta  al  los 
orígenes en 1994 con Kenneth Branagh y su 
Frankenstein  de  Mary  Shelley,   en la  que el 
monstruo era encarnado por Robert de Niro 
y  el  mismo  Branagh hacía  el  papel  del 

ambicioso  científico.  En  el  camino  toda  una 
serie de versiones en el   Serie B en las que 
conviven el humor con el gore mas furibundo 
en los principios de los 70, hasta que el cine 
descubra nuevos mitos en los que cebarse esta 
vez  puramente  cinematográficos  y  una 
autentica  joya  que  en  tono  de  humor 
pertenece  ya  a  la  historia:  El  jovencito 
Frankenstein,   dirigida  en  1974  por  Mel 
Brooks.

El  tema  del  vampiro  tuvo  una 
evolución  diferente:  fue  adaptado  al  teatro 
muy  cerca  de  su  creación  como  novela.  El 
mismo  Stoker  pensó en una versión teatral 
protagonizada por su tiránico amigo, el actor 
Henry Irving, que nunca vio la luz.

Desde el  principio  hay dos diferentes 
arquetipos  cinematográficos  del  vampiro:  El 
primero aparece fijado por F. W. Murnau, en 
1922, en su película Nosferatu, el vampiro que 
lleva  a  la  pantalla  el  libro  adaptándolo   y 
cambiando  nombres,  ya  que  no  pudo 
conseguir los derechos de autor de la viuda de 
Stoker. El tenebroso Drácula que  interpretará 
el  actor   Max Scherk,  será el  conde Orlov, 
con  una  estética  feísta   que  ira 
progresivamente  acentuándose  para  dar  vida 
al vampiro más repelente del cine. Tiene una 
gran cantidad de escenarios exteriores y en la 
película  consigue  que  la  naturaleza  se 
convierta  en  una  prolongación  de  los 
personajes.  Es un autentico mito del cine. 

Murnau fue  demandado  y  perdió  el 
juicio.  Se  ordenó  destruir  las  copias  de  la 
película  y  lo  que  hoy  nos  queda  es  lo  que 
sobrevivió  en poder de particulares y se sacó 
a la luz a la muerte de  la viuda del escritor. 

En  1979,  el  director  alemán  Wener 
Herzog dedicó un homenaje-revisión de este 
film. El resultado, pese a ser realizado con un 
presupuesto  escaso,  fue  aclamado  por  la 
crítica y  Klaus Kinski  realizo una formidable 
interpretación.  Aún  hubo  otra  película  que 
rendía  culto a este primer vampiro:  en el año 
2000,  Elias  Merhige rueda  La  sombra  del  
Vampiro. En la historia es el rodaje de pelicula 
de  1922   y  un  John Malcovich da  vida  a 
Murnau, que contratará a un  William Dafoe 
como  Max  Scherk,   al  que  convierte  en  un 
vampiro de verdada.



brete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Este  vampiro repugnante encontrará 
su   otra  cara  en  la  versión  de  los  estudios 
Universal de Hollywood que en 1931 y bajo la 
dirección  de  Tom Brownig,  llevará al  cine 
una versión teatral de la novela hecha en vida 
del escritor. Este será el que se convertirá en 
el Drácula clásico en la caracterización de Bela 
Lugosi, enfundado en una capa negra forrada 
de  satén  rojo,  nos  presentara  un  conde 
elegante  frío, con unos rasgos aristocráticos 
que  lo   harán  más  sociable  y  que  adoptará 
también  luego  la  Hammer  en  sus  versiones 
sobre  el  vampiro.  Su  secuela,  La  hija  de 
Drácula de 1936, se inspirará en un fragmento 
que  Stocker eliminaría  de  la  novela  y 
quedaría como cuento, El invitado de Dracula. 
Esta  misma  estética  es  la  que  adoptará  la 
Hammer  con  la  imponente  presencia  de 
Cristopher  Lee, que  le  añadirá  una  fuerte 
carga  erótica  que  no  tuvo  Bela  Lugosi.  Es 
una  sexualidad  perversa  y  amenazante.  La 
Hammer, en su época más clásica, tuvo como 
referentes,  personificado  en  dos  actores 
estrella: el citado  Cristopher Lee y a  Peter 
Cushing,  la constante presencia de la lucha 
entre el bien y el mal.

El  contraste  entre  las  estéticas  de  la 
Universal y la Hammer se puede seguir sobre 
todo en las películas que tienen como tema a 
Drácula:  a la derivada del expresionismo con 
escenarios  góticos  y  tenebrosos,  telarañas, 
claroscuros,  paisajes  tormentosos,  ruidos 
chirriantes, le sucede en los estudios ingleses 
un uso magistral del color, como instrumento 
para  resaltar  la  fuerza  de  la  sangre.  Hay 
incongruencias  en  decorados  y 
caracterizaciones, buscando que el espectador 
se  sienta  más  próximo  a  la  historia,  que  la 
fantasía sea más cercana.

A  la  par  que  el  personaje  de 
Frankenstein,  las  secuelas  de  las  diferentes 
versiones  americanas  fueron  múltiples, 
mezclado  componentes  según  el  momento, 
mas  cargados  de  sexualidad,  y  añadiendo 
matices  lésbicos  que  de  alguna  forma  ya 
estaban  insinuados  en   la  Carmilla de  Le 
Fanu.   Es  curiosos que el  mito de la mujer 
vampiro  haya  tenido  tan  poca  repercusión  y 
solo se haya desarrollado como una derivación 
de  masculino,  pese  a  tener  en  literatura 
algunos  referentes  muy  atractivos  como  la 
Cristhabel de  S.T.  Coleridge,   Thalaba  el  
Destructor, de  Robert Southey  y la citada 
Carmillla, por solo citar unos ejemplos. Aunque 

la mujer vampiro no tuvo una película que la 
consagrara definitivamente como un  icono en 
la imaginación, merece destacar sin embargo 
la extraña película Vampyr de Carl Dreyer de 
1931 a medio camino entre el cine sonoro y el 
mudo:   rodada  como  cine  sonoro  seguía 
manteniendo  carteles  explicativos  entre  las 
escenas.   Técnicamente  fue  un  interesante 
experimento  que   conseguía  un  ambiente 
onírico  al  ser  rodada  solo  al  amanecer  y  al 
atardecer con una lente de gasa.

El personaje original de  Stocker será 
nuevamente  revisado  en  1992  por  Francis 
Ford  Coppola   que  le  dotará  de  un 
componente  más  romántico  conciliando,  de 
alguna  manera,  su  imagen  más  animalizada 
para  atacar  a  sus  víctimas  y  adoptando  la 
imagen del aristócrata elegante para seducir a 
Mina.  Pero  el  resultado,  que  acerca  el  mito 
inicial  a  las  nuevas  corrientes  de  los  temas 
vampíricos  en   literatura  y  cine  o  televisión, 
( medio este ultimo que ha utilizado de forma 
reiterada  la  imagen de  un vampiro  "bueno", 
que lleva  su inmortalidad y su adicción como 
un  pesada carga),  ha sido de alguna forma 
pervertir  al personaje  que dio lugar al mito.

El  tema  de  los  vampiros  dio  un  giro 
radical con la  visión que da del mismo Anne 
Rice en  literatura  y  la  barroca  escenografía 
con que se llevo al cine su  Entrevista con el  
vampiro de 1994, dirigida por  Neil Jordan e 
interpretada por Tom  Cruise y Brad Pitt, en 
la  que  el  personaje  se  convierte  en  un  ser 
atormentado   y  añadiendo  sugerencias 
homosexuales  que  si  aparecían  en  las 
versiones femeninas del mito.

Otro  de  los  temas  recurrentes  en  el 
cine de terror, tratado con menos éxito en la 
literatura,  pero  con  mucha  presencia  en  el 
cine, sobre todo el posterior a los años 70 es 
el  arquetipo  del  zombi.   Tuvo  unos 
antecedentes más difusos.  No hay una novela 
y  una  película  definitiva  y  clave  como en el 
caso  de  Frankenstein o  de  Drácula.  Sin 
embargo si  hay varias películas de culto poco 
conocidas que abrieron camino: White Zombie 
de 1932  basada en  el  The magic island, de 
W.B. Seabrock,   un clásico  de  la  literatura 
pulp,  sobre la que ya se había llevado a los 
escenarios  teatrales  una  adaptación  con  no 
demasiado  éxito.   La  otra  película  de 
referencia  sobre  el  tema  y  con  una  base 
literaria es Yo anduve con un zombie de 1941 



brete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

y dirigida por  Jacques Tourneur y a la que 
se   considera inspirada  ligeramente  en  Jane 
Eyre de  Charlotte  Brontte, aunque  el 
argumento  poco  tiene  que  ver  esta  película 
junto  con  La  mujer  pantera,  de  1942,  han 
pasado a la historia del cine al margen del cine 
de género.

Algo  parecido  sucedió  antes  con  el 
mito de  la momia.  Si bien tuvo su película, 
la  dirigida  por  Karl  Freund en  1932,  y 
protagonizada por Boris Karlof  en 1932, no 
está basada en un  texto concreto, sino más 
bien  inspirada  por  la  serie  de  leyendas  que 
surgieron  en  torno  los  descubrimientos 
arqueológicos de la tumba de Tutankhamon y 
las supuestas muertes que la rodearon de un 
halo   de  maldiciones.  Pero  varios  autores 
clásicos  trataron  el  tema:  Conan Doyle,  El  
anillo de Toth o El lote número 249 , Teophile 
Gautier, La novela  de  la  Momia,  Rudyard 
Kipling,  Reyes muertos,  Poe Conversación 
con  una  Momia,  o  el  mismo  Stocker con 
buena novela,  La joya de las siete estrellas , 
sin embargo el cine se ha dejado llevar por la 
línea de la fantasía asociada a la historia de 
arqueólogos y maldiciones.

Pero si un escritor ha marcado la línea 
que  separa  los  clásicos  de  la  literatura 
contemporánea  en el género es E. A. Poe. 

Así,  a  principios  de  los  años  60,  la 
compañía  American  Internacional  Pictures, 
quiso    aprovechar el tirón internacional de la 
Hammer y  su  películas  de  terror  y  acudió  a 
Roger  Corman para  realizar  una  película 
basada en el relato de E. A. Poe La caída de 
la casa de Usher. Fue el punto de partida para 
una serie de películas basadas en los relatos 
del escritor que se convirtieron en un punto de 
referencia.   Samuell  Arkoff  y  Jack 
Nicholson,  a  la  cabeza  de  la  productora, 
contactan con  Richard Matheson, autor  de 
culto de novelas a medio camino entre la CiFi y 
el terror, para que escriba el guión. A  La caída 
de la casa de Usher de 1960, seguirán El pozo 
y  el  péndulo;  en  el  62,  Historias  de  terror 
(basada en el los relatos  Morella, El barril de 
amontillado , El gato negro  y  el Extraño caso 
del Sr. Valdemar) y, en el 63, El Cuervo. Todas 
ellas con guion de Matheson y con  Vincent 
Price de protagonista. 

Forman  parte  de  serie  El  entierro 
prematur, de  1962,  protagonizada  por  Ray 
Millard,  La Mascara de la muerte Roja y  La 
tumba de Ligeia, ambas de 1964. 

Desmarcándose  de  Poe, rueda  una 
película basada en  la novela de Lovecraft, El 
Caso  de  Charles  Dexter  Ward,  El  palacio  
encantado 1963.

Lo característico de esta serie, además 
de  su peculiar  estética,  es  que las  historias 
que las inspiran son apenas una escusa, que 
dan lugar a historias muy diferentes al original, 
pero  que  consiguen  mantener  el  espíritu  de 
Poe. Son unos filmes muy homogéneos,  casi 
indistinguibles  unos  de  otros,  en  las  que  el 
protagonista es casi siempre el actor  Vincent 
Price en  un  protagonista  con  los  mismos 
rasgos:  un  noble   con  manía  persecutoria, 
obsesionado  con  maldiciones  familiares  y 
aterrorizado con la idea de ser enterrado vivo.

Estas  películas  eran  rodadas  con 
escaso presupuesto y pocos medios; en ellas 
se reutilizaban vestuarios, escenarios, objetos, 
e  incluso la  misma maqueta del  Castillo  con 
diferentes iluminaciones. La niebla  disimulaba 
una  falta  de  atrezzo  y  decorados,  pero 
Croman  fue capaz de convertir  el cine B en 
un  referente  de  calidad  incuestionable.  La 
creación de atmosferas cerradas y opresivas y 
los temas obsesivos presentes ya en los relatos 
de  Poe  son  trasladados  brillantemente  a  la 
pantalla,  y  sus  temas,   las  enfermedades 
hereditarias,  el  miedo  a  la  muerte  y  a  los 
entierros prematuros, el miedo paranoico, las 
antiguas maldiciones, construyen un cine con 
una  definida  personalidad  que  acabará  con 
una época de cine gótico, tras la que vendrán 
otros héroes perversos y otros iconos, esta vez 
menos  románticos  y  mas  diabólicos,  iniciada 
tal vez por el cine de  Alfred Hitchcock con 
alguna  de  sus  obras,  difíciles  de  deslindar 
entre la intriga y el terror, pero de influencia 
indiscutible  como  son  Psicosis basada  en  la 
novela de Robert Bloch o Los pájaros sobre un 
relato de Daphne du Maurier.

El  cine  cambiara  de  mitos,  y  de 
estética, inclinándose por una tendencia  que 
oscilará desde el Gore al cine de psicópatas  y 
que dará lugar a otros iconos  propios de otra 
época menos roántica.                              

Pero esas son otras historias.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo- Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Shakespeare. 

y «Campanadas a medianoche» de Orson Welles

Conchi Sarmiento

En 1965 Orson Welles estrenó, a nivel mundial, «Campanadas a medianoche» en el cine Coliseo Equitativa 

de Zaragoza. Welles daba vida a Sir John Falstaff, personaje central, basado en varias obras de William 

Shakespeare, en estrecha relación entre el cine y la literatura.

Para  cada  hombre  hay  una  hora,  un 
minuto, un instante que cobra tal relevancia en 
su vida, que se hace eterno y se inmortaliza. 
Ese  instante  suena  como  una  campanada  a 
medianoche, y anuncia el paso de un antes y 
un después, el fin de un hechizo.

En sus películas, Orson Welles siempre 
trató  de  percibir  si  el  motivo  de  la  gran 
tragedia  humana  fue  la  pérdida  de  la 
inocencia,  desarrollando  el  mito  de  la  Caída. 
Escogió personajes de muy elevada catadura 
moral, psicológica y dramática para indagar en 
esa búsqueda y así,  por ejemplo,  dio vida a 
Charles Foster Kane (Citizen Kane, 1941) -su 
inolvidable Rosebud- o a uno de los personajes 
shakesperianos  más  carismáticos:  Sir  John 
Falstaff,  en  Campanadas  a  medianoche 
(1965).  En  esta  “superproducción”  su 
prodigiosa  inventiva  y  su  desbordante 
imaginación,  empujadas  por la  necesidad,  se 
agudizaron, y sirviéndose de lo que disponía, 
transformó monasterios románicos en castillos 
ingleses,  hizo  que  las  murallas  de  Ávila 
marcaran las distancias físicas entre el mundo 
de la Corte y el  mundo de Falstaff  y que la 
Casa  de  Campo  de  Madrid  se  convirtiera  en 
campiña británica donde se lleva a cabo una 
cruenta batalla de sangre, sudor y lodo.

Welles siempre pudo y supo elegir a los 
personajes  que  encarnaba.  Del  resto  se 
encargó la interrelación mágica entre el cine y 
la literatura, que obró el milagro: Falstaff hizo 
suyos los rasgos físicos de  Welles o  Welles 
hizo suya la esencia de Falstaff,  tanto da: lo 
cierto es que es inevitable para el espectador 

no relacionar indisolublemente a ambos. Como 
tampoco podrá leer Enrique IV del bardo inglés 
sin  ver  a  Orson Welles en  Falstaff,  ni 
disfrutar  de  Campanadas  a  medianoche sin 
sentir a Falstaff en Welles. 

Para  recrear  a  ese  redomado  bribón, 
resabiado,  mentiroso,  sin  escrúpulos,  ladino, 
lujurioso, cobarde y bonachón Falstaff, Welles 
recopiló  escenas  de  varias  obras  dramáticas 
de Shakespeare: Ricardo II, ambas partes de 
la  historia  de  Enrique  IV (centrándose 
especialmente  en  éstas),  Enrique  V y  la 
comedia  Las  alegres  comadres  de  Windsor. 
Welles y Shakespeare solos. El resultado es 
soberbio. 

Los  aspectos  de  las  obras  de  los  que 
Welles hace  uso  serían,  someramente,  los 
siguientes:

- Las  alegres  comadres  de  Windsor: 
De esta comedia,  Welles acoge el 
carácter  general  de  Falstaff,  así 
como  el  del  juez  Robert  Shallow 
(Alan Webb).

- Ricardo II:  Se hace uso de detalles 
de  esa  obra  para  establecer  los 
antecedentes  de  algunos 
personajes.  Por  ejemplo,  cómo 
alcanza Enrique IV el trono.

- Enrique  IV:  Núcleo  central  de  la 
película, pues en ella se desarrollan 
ambos dramas.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo- Julio 2009. 
La literatura y el cine.

- Enrique  V:  Drama  en  el  que  se 
anuncia  la  muerte  de Falstaff,  que 
es lo que a Welles le interesa para 
la película:

• La  noticia  de  que 
Falstaff  ha  fallecido 
(Act.  II,  esc.  1), 
anunciada  por  su  paje 
(Beatrice  Welles en 
el film).

• La  “clemencia”  del 
príncipe  Hal,  ahora 
Enrique  V  (Keith 
Baxter) hacia Falstaff: 
“Tío de Exeter: libertad 
al hombre que ayer fue 
metido  en  prisión  por 
haberse mofado de mi 
persona”  (Act.  II,  esc. 
2).

• La  descripción  de  la 
muerte  de  Falstaff  un 
monólogo  de  Mistress 
Quickly  (Margaret 
Rutherford), (Act.  II, 
esc.  3).  Orson  Welles 
se  permite  el  lujo  de 
filmar  este  largo 
monólogo:  La 
tabernera  apoyada  en 
el  quicio  de  la  puerta, 
la  mirada  perdida  y 
clavada en el techo, la 
voz  llorosa…  Un 
monólogo de 1 minuto 
y  22  segundos  ante 
quienes velan el cuerpo 
del enorme Falstaff: su 
paje,  Pistol,  Nym  y 
Bardolf.

Otro de los monólogos más largos que 
nos brinda la película es el que refiere el rey 
Enrique IV (John Gielgud) sobre la venida del 
sueño… “Oh, Sueño, amable Sueño”  (Segunda 
parte:  Act.  I;  esc.  3).  En  la  película,  es 
subyugante  ver  a  ese  rey  solo,  su  rostro 
iluminado  por  la  luz  del  amanecer  tras  los 
barrotes  de  hierro  forjado  del  enorme 
ventanal, enjuto y solo, lamentando su falta de 
sueño. 

Ciertamente  la  fuerza  de  ambos 
monólogos  cobra  más  relevancia  después  de 
haberse visto la película.  

Y es que hay momentos sobrecogedores 
en el film que no son captados con la misma 
facilidad al leerse la obra. Son instantes en los 
que la fuerza de la interpretación, los gestos, 
las miradas y los silencios dicen más de lo que 
la lengua calla. 

Esto  sucede,  por  ejemplo,  en  la 
complicidad de Sir John Falstaff y Hal. Existe 
una  escena  especialmente  inquietante,  en 
tanto que se presenta como un vaticinio,  un 
aviso de la futura traición de Hal: Es cuando 
éste le dice a Falstaff:  “Lo hago, lo haré”  (“I  
do,  I  will”,  Primera  parte:  Act.  II,  esc.4). 
Welles hace  que  Falstaff,  por  primera  vez, 
vislumbre algo del  futuro en un gesto fugaz, 
una reacción sutil, una mirada fija, un silencio 
espeso en medio de la algarabía general. (Un 
juego  de  representación  teatral,  donde  Hal 
imita a su padre y Falstaff al propio Hal, en la 
taberna  de  Mistress  Quickly).  Hay  algunas 
escenas que pronostican  la futura actitud de 
Hal para con Falstaff (pero tal vez esa sea la 
más reveladora). Después, ya casi al final del 
film, acontece “una de las escenas más tristes  
y despiadadas de la historia de la literatura y 
el  cine”,  como  dice  Javier  Marías en  su 
artículo  “Todos  los  días  llegan”  (Academia, 
núm. 12, octubre 1995), “aquella en la que el  
viejo y gordo Falstaff, mentor y compañero de 
correrías  del  príncipe  Hal,  se  ve  rechazado,  
negado  y  abominado  por  su  pupilo  una  vez 
que éste ha sido coronado, y ya no es príncipe  
ni se llama Hal, sino Enrique V”.

Es  la  terrible  caída  en  desgracia  de 
Falstaff.

Un  Enrique  V, enfocado  en 
contrapicado, le espeta a un Falstaff que es la 
viva imagen del Desengaño y de la Credulidad 
Traicionada:  “No te conozco,  anciano. (…)He 
soñado  largo  tiempo  con  una  especie  de 
hombre como tú, así de libertino, pero ahora 
he despertado y desprecio mi sueño (…). He 
dado  la  espalda  a  mi  antiguo  yo,  así  que  
cuando oigas que vuelvo a ser el que he sido,  
acércate  a  mí  y  tú  serás  el  que  fuiste”  
(Segunda parte: Act. V, esc. 5). 

Ésas palabras son como el sonido de las 
campanas a medianoche para Falstaff. I Know 
thee not, old man…



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo- Julio 2009. 
La literatura y el cine.

El príncipe Hal también oye sus propias 
campanadas de medianoche, que quiebran el 
hechizo de las alegrías irresponsables y que le 
hacen “despertar” de un sueño que, ya en la 
vigilia de la realidad, desprecia. Ya es rey. Es 
una realidad que ve y que acepta y aprecia. 
Pero Falstaff, al despertarle –metafóricamente- 
el sonido de las campanadas, no desprecia su 
sueño del pasado. Shakespeare no nos da la 
clave  de  su  sentir,  Welles la  cubre  con  un 
sutil velo de incredulidad: Falstaff abre los ojos 
a la cruel  realidad y no quiere ver, pero ve. 
Nosotros  no  le  vemos  morir,  ambos  autores 
nos conceden esa delicadeza. Pero muere. Y lo 
hace  víctima  de  la  soledad,  de  la  amistad 
traicionada  por  el  poder  y  de  su  propia 
decrepitud.  Inevitablemente  la  aceptación  de 
su pena solo puede aliviarse con la muerte. 

Como  señala  Shakespeare en  Las 
alegres  comadres  de  Windsor,  “when  night-

dogs run, all sorts of deer are chaged”…, pues 
lo que no se puede evitar ha de ser aceptado. 
Y “las cosas son siempre como son” (Nym, en 
Enrique V: Act. I, esc. 1)

 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

Cine infantil 

¿El mata - lectores? 

Hans_Christian_Andersen 

Actualmente, encontramos en las carteleras decenas de películas inspiradas en los libros infantiles 

de mayor éxito, ¿pero consiguen esas películas acabar con la lectura? ¿O favorecen que los niños se animen 

a leerlo una vez vista la película? Entramos en uno de los temas de debate más delicados de la Literatura 

Infantil y Juvenil.

El cine y la literatura han ido muy unidos 

durante décadas. Se ha establecido entre ellos 

una relación  de  amor-odio  que ha llevado  a 

muchos a preferir uno u otro, pero nunca los 

dos. Que fácil es oír aquello de: “Seguro que la 

película no le llega ni a la suela de los zapatos  

al libro”, frase típica de lector preparado que 

sabe que las adaptaciones cinematográficas de 

un  libro  que  ha  sido  bueno,  normalmente 

dejan  mucho  que  desear.  O  por  contra,  la 

frase  del  defensor  de  la  no-lectura,  eso  tan 

conocido de “Para qué voy a leer el libro si ya  

he visto la película”.

Pero ¿han superado las películas a los 
libros? La respuesta podría ser sí y no a la vez 
aunque parezca una contradicción, pero está 
más que justificada. Sí han superado a sus 
homónimos escritos en: fama, renombre y 
conocimiento general. Si hoy en día hacemos 
una entrevista a niños y adultos, la mayoría ni 
siquiera saben que Mary Poppins está basada 
en un libro y eso mismo pasaría con Bambi, 
una de las grandes películas de Disney, de la 
que el libro ha quedado relegado al olvido casi 

por completo. Pero, no han superado a los 
libros, porque la mayoría de estas historias no 
se han visto fielmente reflejadas en las 
adaptaciones a la gran pantalla. En muchos 
casos, la película le ha dado la vuelta 
completamente, y se ha adaptado de una 
manera que haga mucho más apetecible 
conocer el final de las películas que el de los 
libros. De estas apreciaciones, podemos poner 
como ejemplo a Walt Disney que ha sido 
considerado como el gran referente de la 
literatura infantil adaptada al cine, pero ¿es 
esa reputación verdadera y merecida? 
Expongo a continuación el caso más sonado. 

Cuando Mary Poppins fue adaptada al 
cine, mucha gente descubrió a la niñera más 
famosa por primera vez. Pero esa película 
venía de un libro de Pamela Lyndon 
Travers, una escritora que vio como Disney 
le cambiaba por completo la historia que ella 
había tejido. Mary Poppins era una niñera con 
poca sensibilidad, sin ningún tipo de problemas 
por alzar la voz a los niños o echarles una 
buena reprimenda cuando era necesario. Era 
mucho más parecida a la Señorita 
Rothenmeier de la posterior Heidi que a la 
niñera que vemos en la película. Por contra, la 
Mary Poppins de la película era dulce, amable, 
siempre buena aunque a la vez sabía enseñar 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

a los niños a hacer aquello que debían. Una 
versión tan diferente que la autora del libro 
pidió expresamente que su nombre no 
apareciera en los créditos de la película, ya 
que no quería ver su nombre en una 
adaptación tan irreal de su libro. Con las 
películas de la factoría Disney, podríamos 
encontrar cantidad de casos, quizá no tan 
sonados como este, pero donde la película y el 
libro se diferencian quizá demasiado el uno del 
otro para llamarse adaptación. 

Pero no todas las adaptaciones 
cinematográficas de libros infantiles son de 
Disney. Últimamente podemos encontrar en 
nuestras carteleras una gran cantidad de 
clásicos adaptados a la gran pantalla. E incluso 
libros que sin ser grandes best-sellers se 
adaptan al cine y eso les da el empujón 
definitivo. Presentamos a continuación algunos 
casos de diferente calibre:

- Libros modernos y exitosos que se convierten 
en película:

LAS CRÓNICAS DE SPIDERWICK escrito 
por Holly Black e ilustrado por Tony 
diTerlizzi

Publicadas en su versión escrita en 
noviembre de 2003, Las Crónicas de 
Spiderwick se convirtieron rápidamente en un 
éxito de ventas. En parte porque es una 
historia sencilla donde tres hermanos 
descubren un mundo mágico y desconocido 
que sirve para fomentar valores entre ellos y 
para con los demás. Por su parte fantástica, 
sin llegar a la complejidad de otros libros del 
estilo, presenta unos seres desconocidos para 
ellos y un mundo escondido que deberán ir 
descubriendo poco a poco. Por como nos 
presenta las relaciones familiares entre los 
hermanos y con su madre y su padre 
(separados poco antes), cosa que ayuda a los 
lectores a entender el porque los personajes 
son como son. Y finalmente, por las excelentes 
ilustraciones acompañando al texto, una 
fabulosa ayuda para recrear el mundo creado 
por Holly Black del genial Tony diTerlizzi, 
uno de los ilustradores de más éxito en la 

actualidad y desde hace ya algunos años, que 
ha sabido adaptar sus ilustraciones adultas 
para El señor de los anillos al público mucho 
más infantil de Spiderwick. Sus cinco libros se 
leen muy rápido, ya que presentan una historia 
ágil, sin grandes problemas argumentales que 
puedan perder a los lectores y con necesidad 
de saber qué es lo siguiente que les sucederá 
a los Grace, la familia protagonista.

En su versión cinematográfica, 
sorprendió a todo el mundo porque es una 
buena película, genial para los pequeños por 
su sencillez y entretenida para los adultos que 
acompañan. A nuestro país llegó siendo una 
completa desconocida, ya que los libros habían 
llegado anteriormente pero no habían tenido la 
gran aceptación que recibieron en otros 
países. En cambio, la película se convirtió en 
una de las más vistas de principios de 2008, 
consiguiendo unas notables recaudaciones. 

Claves del éxito: Una adaptación 
que sin ser exacta, nos presenta los mismos 
problemas y una historia que pasando por alto 
casi por completo el quinto libro, nos lleva a 
las mismas conclusiones. Una puesta en 
escena muy buena, que reúne en una sola 
película los 5 libros. No ha sido necesario 
alargar hasta cinco películas para así satisfacer 
las necesidades de los seguidores de los libros, 
ya que en 97 minutos se ha podido sacar una 
digna película de unos muy buenos libros 
fantásticos.

- Libros modernos sin renombre que se 
convierten en película:

LA ISLA DE NIM  escrito por Wendy Orr e 
ilustrado por Kerry Millard

Corría 1999, cuando una editorial 
australiana decidió publicar un libro de 
aventuras protagonizado por un padre y su 
hija, que vivían en una isla desierta pero con 
todas las comodidades posibles (incluso tienen 
un ordenador conectado a internet). Escrita 
por Wendy Orr, en Australia se convirtió en 
un libro reconocido y a la autora le otorgaron 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

diversos premios por ese libro. Más tarde, La 
isla de Nim voló hacia otros países, entre ellos 
España, pero no consiguió vender muchos 
ejemplares. La historia es entretenida para los 
pequeños, con muchos toques de humor, 
animales que acompañan a la pequeña 
protagonista y dosis de aventuras, es decir, un 
libro que te hace pasar una tarde agradable. 
Con unas ilustraciones que acompañan el texto 
de manera oportuna y con una narración 
sencilla y fluida. En definitiva, un buen libro 
que no fue acompañado de las ventas que 
merecía.

Y fue 9 años después, cuando una 
productora decidió coger ese reconocido libro 
australiano, pero que había pasado sin pena ni 
gloria por otros países y hacer una película de 
lo más llamativa para los cinéfilos. Una película 
de aventuras, rodeada de naturaleza, 
momentos de intriga, emoción, y también 
cómicos nos prometían una buena opción para 
el verano. Además, para darle aún mejor pinta 
al asunto, Gerard Butler, Jodie Foster y 
Abigail Breslin iban a ser los protagonistas. 
Todo hacía pensar que se avecinaba una 
super-producción de Hollywood para niños, 
pero llegó el error. La película se tenía que 
estrenar en julio, a principios, cuando los 
pequeños acaban la escuela y un buen recurso 
es llevarlos al cine, pero por problemas de 
agendas y presentaciones se tuvo que llevar a 
septiembre, justo cuando esos mismos 
pequeños acaban de empezar el colegio, y el 
cine se convierte en algo muy eventual. Eso, 
unido a un seguido de malas críticas 
(posiblemente de gente que ni ha visto la 
película, ni ha leído el libro) llevó a la cinta a 
no dar el rendimiento esperado comparado 
con la inversión realizada.

Claves del “fracaso”: El retraso del 
estreno fue el mayor error, ya que provocó 
que muchos niños que la podrían haber visto 
durante la etapa vacacional, no pudieran. El 
nulo conocimiento del libro por parte del 
público antes de la película, ya que después se 
editó tanto en castellano como en catalán en 
unas vistosas ediciones con la cubierta de la 
película. Y por último, las expectativas creadas 

al público no se vieron recompensadas. Era 
una buena película de entretenimiento para 
niños, pero no la super-producción que 
intentaron vender.

- Libros clásicos que se convierten en película:

• DONDE VIVEN LOS MONSTRUOS (Where 
the wild things are)  escrito e ilustrado por 
Maurice Sendak

Un libro mundialmente conocido, 
publicado por Harper & Row en 1963 se ha 
reeditado diversas ocasiones desde entonces y 
se ha traducido a decenas de idiomas. En 1964 
fue condecorado con la Caldecott’s Medal, 
uno de los premios más importantes de la 
Literatura Infantil. El protagonista, Max, vive 
historias donde se encuentra con extraños 
seres fantásticos (los Wild Things en su versión 
inglesa). Con ellos vivirá diferentes aventuras 
que lo llevarán a descubrir un mundo 
fantástico y como no, descubrirá valores y 
sentimientos que antes no entendía o 
desconocía. Con su característica piel de lobo 
por caperuza, ha conquistado a diversas 
generaciones de lectores y ha conseguido 
apasionar a jóvenes y adultos.

La película aún no se ha estrenado, lo 
hará en Octubre de 2009 en EEUU. En España 
debemos esperar hasta una semana antes de 
Navidad, el 18 de diciembre. Dirigida por 
Spike Jonze, es una fuerte apuesta por 
adaptar uno de los diez libros infantiles más 
vendidos de la historia. Y parece que puede 
conseguir un buen resultado. Con un reparto 
bueno con gente como Mark Ruffalo en 
cuerpo y James Gandolfini y Forest 
Whitaker en las voces de algunos de los Wild 
Things su tráiler ya ha cazado a muchos 
seguidores de este gran libro. Este puede ser 
uno de esos extraños casos en que un libro tan 
clásico dentro del género puede dar una buena 
película. Tendremos que esperar a diciembre, 
pero no creo que decepcione. De momento os 
dejo el tráiler para que podáis abrir boca.

http://www.youtube.com/watch?v=432gjVDoVJM


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

Claves del éxito o del fracaso: Como 
hemos dicho, el libro es uno de los diez más 
vendidos con lo que el hecho que la película no 
cumpla expectativas no va a generar 
problemas al libro. Por otro lado, la película es 
muy posible que funcione, ya que son muchas 
generaciones las que han quedado prendadas 
de este libro, con lo que mucha gente va a 
asistir a los cines durante la navidad que se va 
acercando, una buena época para llevar a los 
pequeños a descubrir uno de los libros con los 
que se criaron sus padres. 

CONCLUSIONES

Hemos podido ver como hay diferentes casos, 
películas malas de libros muy buenos, libros 
buenos con películas a su nivel. Otros que 
generan dudas, etc. Pero hasta el momento, 
en ninguno de los casos se ha llegado a decir 
que una de las adaptaciones cinematográficas 
haya superado la calidad del libro. Quizá si que 
la han superado en conocimiento general, 
como podría ser el caso de Bambi o Mary 
Poppins, pero en esos casos, la adaptación 
nunca ha sido muy fidedigna a lo que 
podíamos leer en la versión escrita. Mientras 
que otras películas que han intentado reflejar 
al máximo a sus hermanos de papel, no han 
conseguido sino igualarlos, pero nunca llegar a 
superar el impacto literario. Podemos 
considerar eso como un buen logro de la 
literatura escrita, que demuestra una vez más 
que sigue viva, y seguirá durante unas cuantas 
generaciones de niños que siguen leyendo a 
pesar que tengan una película a su alcance.

LISTA DE TÍTULOS CITADOS:

LYNDON TRAVERS, Pamela: Mary Poppins, Alianza 
Editorial, Madrid, 2002.

SALTEN, Felix: Bambi, Espasa-Calpe, Madrid, 
2000.

SPYRI, Joana: Heidi, Editorial Juventud, 
Barcelona, 2004.

BLACK, Holly; DITERLIZZI, Tony: Las crónicas de 
Spiderwick, Ediciones B, Barcelona, 2008.

ORR, Wendy: La isla de Nim, Edelvives, Madrid, 
2008.

SENDAK,  Maurice:  Donde  viven  los 

monstruos  (Where  the  wild  things  are), 

Ediciones Alfaguara, Madrid, 2007.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Lo que el viento se llevó. 

Del papel a la pantalla 

Maider

Un ocho de noviembre de 1900 nacía en Atlanta Margaret Mitchell, autora de uno de los mayores éxitos  

éxitos tanto literarios como cinematográficos del siglo XX.

La película conocida por todos, por una u otra razón, consagro definitivamente no solo el libro sino todo lo 

relacionado con él: la historia, los personajes, la banda sonora de la película… y como no a Margaret 

Mitchell la autora de la historia.

A mis manos llego Lo que el viento se llevó en 1994 y puedo decir, sin ninguna duda, que fue uno de los 

grandes culpables de mi actual afición a la lectura.

Margaret Mitchell

En 1926, a raíz de una rotura de tobillo 

que le obligo a quedarse en casa,  Margaret 

Mitchell,  comienza  a  escribir  su  famosa  y 

única novela : Lo que el viento se llevó, novela 

ambientada  en  la  guerra  de  secesión 

americana  que  narra  las  aventuras  y 

desventuras de su protagonista: la inolvidable 

Scarlett O’Hara. Durante los 10 años que duró 

la  redacción  del  libro,  la  autora  se  dedico  a 

acumular episodios y más episodios y vivió las 

andanzas  de  sus  personajes  como  si  de  su 

propia  vida  se  tratará.  Esto  se  nota  en  el 

resultado  final  y  en  la  construcción  de  los 

personajes  por  su  humanidad  y  cercanía: 

parecen vivos           

En la primavera de 1936, después de 

aquellos 10 arduos años de trabajo, Lo que el  

viento  se  llevó por  fin  ve  la  luz.  Tuvo  una 

repercusión  inesperada,  llegando  a  venderse 

hasta 50.000 ejemplares por día. Fue traducido 

rápidamente  a  todos  los  idiomas,  e  incluso, 

cosa rara para la época,  se tradujo a Braille 

para  que  las  personas  invidentes  pudieran 

leerlo. Todo esto sucedió sólo en un año.

El  año  siguiente  a  su  publicación 

obtuvo el premio pulitzer de literatura (uno de 

los  premios  más  cotizados  de  los  estados 

unidos). Confirmando así el éxito fulgurante de 

la novela. 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Lo que determino su consagración y el 

motivo por el que hoy en día todavía se siga 

hablando  de  esta  historia  es  la  adaptación 

cinematográfica de la novela.  Esta adaptación 

tiene lugar cuando en mayo de 1936, como se 

ve muy poquito después de su publicación, la 

colaboradora  del  productor  cinematográfico  

David.  O  Selznick:  Katherine 

Brown,  se pone en contacto con él y le insta, 

estusiasmada con la novela,  a que comprará 

los  derechos  de  autor  para  llevarla  al  cine. 

Selznick tuvo  que  sortear  un  montón  de 

problemas antes de que el proyecto pudiera al 

fin  ponerse  en  marcha.  El  presupuesto  era 

altísimo y nadie se arriesgaba a dar el paso. 

Pero cuando Jock Hay Whitney, le dijo que 

estaba  dispuesto  a  comprar  los  derechos  de 

autor,  Selznick  dio por fin el paso. En junio 

de  ese  mismo  año  se  compra  los  derechos 

autor  por  la  nada  despreciable  cifra  de 

cincuenta  mil  dólares  americanos:  un 

verdadero record para aquellos años.

    Cartel de la película

La película más larga y costosa jamás 

rodada,  nada  menos  que  238  minutos  en 

color, su rodaje costo 4,5 millones de dólares 

americanos.  Ganadora  de   ocho  oscars  y 

marco un antes y un después en el mundo del 

cine. 

En  una  producción  de  semejante 

envergadura no es extraño que el rodaje fuera 

complicado.  Una  muestra:  más  de  cinco 

directores  dirigieron la película. Siendo Victor 

Flemming el único que aparece en los títulos 

de crédito. 

Fue  un  rodaje  lleno de  todo  tipo  de 

anécdotas:  desde  las  envidias  entre  los 

protagonistas,  pasando  por  la  elección  de  la 

protagonista  o  el  odio  entre  los  dos  actores 

principales.  Conocida  es,  por  ejemplo,  la 

famosa anécdota de que  Vivien leight,  que 

encarnaba  el  personaje  de  Scarlett  O’Hara, 

comía ajos antes de las escenas donde tenía 

que besar a  Clark Gable, que interpretaba a 

Reth Buttler, solo por fastidiarle. En definitiva, 

fue  un  rodaje  arduo  y  complicado  de  seis 

meses de duración y más de dos años en la 

elección de la protagonista adecuada. 

El  guion  del  film  corrió  a  cargo  de 

Sidney  Howard  aunque  la  autora  también 

participo  en  él.  Como  resultado  de  ello  la 

esencia del libro permanece bastante fiel en la 

película. Aunque claro, como no podía ser de 

otro  modo,  existen  diferencias  entre  una  y 

otra. Lo más destacado , desde mi punto de 

vista,  es  la  diferencia  que  existe  en  el 

personaje de Scarlett. En el libro se presenta a 

una  chica  vanidosa,  fría,  que  se  casa  tres 

veces, tiene tres hijos y hace todo lo que está 

en  su  mano  para  conseguir  su  propia 

satisfacción.  Mientras  que  en  la  película, 

aunque  se  mantiene  todo  esto  en  cierta 

medida,  el  personaje  está  mucho  más 

suavizado siendo algo más humana y humilde. 

Es más politicamente correcta y para ello no 

dudaron  en  quitarle  hijos,  maridos, 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

pensamientos  y todo  aquello que en el  libro 

daba carácter y fuerza al personaje. Después 

hay  algún  cambio  con  respecto  al  libro  en 

escenarios,  algún personaje  que no aparece, 

escenas eliminadas..., etc. Pero nada que sea 

esencial  ni  relevante,  siendo  el  espiritu  del 

libro muy parecido al de la película.  

A grandes rasgos esta es la historia de 

cómo se creo Lo que el viento se llevó. A título 

personal diré que para mí fue la historia que 

me inicio en la literatura más adulta, que me 

enamore  de  los  personajes,  la  historia…  de 

todo.  Y  que  años  después  cuando  vi  la 

película,  también  me  enamore  de  la  banda 

sonora,  los  vestidos,  los  actores… 

convirtiéndose  para  mí,  más  el  libro  que  la 

película, en parte de mi vida y de mi historia 

personal. 

Una  de  las  escenas  más  famosas  de  la 

película: http://www.youtube.com/watch?

v=kdjvFstKvyk

http://www.youtube.com/watch?v=kdjvFstKvyk
http://www.youtube.com/watch?v=kdjvFstKvyk


Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo – Julio 2009. 
La literatura y lel cine.

El género negro llevado a la pantalla. 

Breve historia del género y algunos autores relevantes

Arantza Ibergallartu

El subgénero se gesta en un viejo baúl  en cuyo fondo duermen antiguas novelas policíacas catalogadas 

como literatura de kiosco. Como asunto central se ofrecen todas las claves para resolver un enigma, con lo 

que  acertijos y crucigramas comparten estantería con una novela donde las reglas del juego son un fin. 

Desde que el ingenio de Edgar Allan Poe intentara descifrar el comportamiento perverso y corrupto del  

individuo, aún llevaría su tiempo clasificar fuera de entretenimiento este tipo de relatos. Sería el creador del  

afamado Detective Sherlock Holmes, Sir Arthur Conan Doyle, quien afianzara la novela policíaca como 

forma narrativa específica y de calidad. 

Heredero de la novela policial del siglo 
XIX,  el  denominado  Género  negro  surge  en 
Norte  América  en  los  años  treinta  y  pronto 
simboliza la crítica a una acomodada sociedad 
que se  mueve entre  el  bienestar  social  y  la 
corrupción  moral.  Autores  de  la época  como 
Hammett  y  Chandler, entre  otros, 
transforman así esta novela de origen popular 
y sub-literario en un vehículo artístico de crítica 
social. El plano ético distancia este subgénero 
del  modelo  clásico,  ya  que  la  novela  negra 
ofrece  una  visión  pesimista  y 
desesperanzadora  de  esa  sociedad  inmoral 
donde prevalece el dominio del poderoso sobre 
el débil. 

Incontables  citas  con   la  pantalla 
hacen  del  género  el  más  veterano  en  este 
tándem. Las coordenadas que lo caracterizan 
dejan  estrecha  ocasión  al  fracaso  y  a  la 
indiferencia  del  espectador: trama  criminal, 
delito, corrupción, un misterio que resolver y, 
cómo  no,  la  figura  estrella  del  relato,  el 
detective. 

Es  objetivo  de  primer  orden  recrear 
esa turbia atmósfera social  que viene a ser el 

rasgo más representativo del  thriller, y resulta 
fácil  apreciar  en  la  pantalla  los  juegos  con 
luces y planos, la ambientación musical... pero 
el  gran secreto del  cine negro es adaptar  el 
entramado al lenguaje de la pantalla salvando 
las  complicadas  características  del  relato: 
disgregación  dramática,  quiebra  de  la 
linealidad, fractura de las conexiones causales, 
fragmentación  y  superposición  de  los  planos 
temporales...  Procedimientos cinematográficos 
como  voz en off o flash back  tienen el desafío 
de una puesta en escena que será  la definitiva 
conquista en la pantalla.

Dashiell  Hammett (1894-1961) 
publica en la revista Black Mask desde los años 
veinte, cuando crea El agente de la continental  
(Cosecha roja) que aparecería en 28 relatos y 
dos novelas, pero es El halcón maltés, llevada 
a la pantalla en 1941 bajo la dirección de John 
Huston, la novela que coloca definitivamente al 
escritor  de  estilo  impresionista  como uno  de 
los precursores del género. Su audaz detective 
Samuel  Spade,  un  investigador  que  sabe  lo 
que se hace, se maneja con resuelta y eficaz 
pericia  para  encontrar  el  paradero  de  una 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo – Julio 2009. 
La literatura y lel cine.

peculiar estatuilla que desaparece entre Malta 
y  España  en  el  siglo  XVI.  Un  discreto  pero 
convincente Humphrey Bogart  ampara  a una 
desconsolada  señorita  que  requiere  sus 
servicios.  Seductor,  rudo  y  tramposo,  el 
detective  más  bien  áspero  que  opera  al 
margen de la ley, y que valiéndose de su hábil 
oratoria manipula los acontecimientos hacia su 
terreno, a fin de resolver el caso, es el rasgo 
que define el incipiente estilo hard-boiled.

Siguiendo  la  forma,  Raymond 
Chandler  (1888-1959)  crea  en  1939  al 
detective Philip Marlowe. Su novela  El  sueño 
eterno,  llevada a la pantalla en 1946 por el 
prolífico  director  Howard  Hawks,  deja 
constancia  de  brillantes  diálogos  donde  el 
insigne  autor vierte  con  generosidad  lo  que 
sería  su  sello  personal,  ironía  y  acidez, 
especialmente en su singular detective, quien 
pronto  se  convertiría  en  el  estereotipo  del 
género. Es el gran Humphrey quien le da vida 
en la pantalla: un sabueso que busca la justicia 
por encima de la ley y que, encañonado por un 
revolver, ni se molesta en sacar las manos de 
los bolsillos. Su única debilidad es rascarse de 
forma recurrente una oreja para recuperar el 
control  de la situación.  Estrategias  narrativas 
como  encender  un  cigarrillo  interrumpen  el 
relato con intención dilatoria  en el  desenlace 
de  los  hechos.  Esto  concede  tiempo  de 
reflexión  al  espectador,  además  de  suscitar 
intriga  y  suspense.  En  la  trama,  un anciano 
coronel  requiere  los  servicios  del  detective 
Philip Marlowe para destapar el chantaje que 
enreda  a  la  pequeña  de  sus  dos  hijas. 
Humphrey se encuentra  con la  horma de su 
zapato en una castigadora Lauren Bacall, hija 
mayor del  millonario anciano, quien, también 
servida en líos, intenta sacar provecho de las 
pesquisas de Marlowe en un juego de intriga y 
seducción.  La  cinta  atrapa  a  pesar  de  lo 
precario  del  medio  en  aquella  década  pero, 
quizá  por  pretender  guardar  fidelidad  a  la 
novela, se torna confusa ante una trama cada 
vez  más  complicada,  entre  abundantes 
personajes. Aún así, y a razón del cuarteto que 
la defiende, la proyección se convertiría en un 
clásico. 

Las  traducciones  acercan  el  género 
negro  a  España  en  los  años  setenta.  Sus 
pioneros  se  convertirían  al  tiempo  en 
transgresores  al  incorporar  en  su  obra 
elementos  ajenos  al  modelo.  Manuel 
Vázquez  Montalbán  (1939-2003),  creador 
del  Detective  Carvalho en  una  serie  de 
veintidós  volúmenes,  manifestaba  no 
considerarse escritor de novela negra ya que lo 
policiaco no suponía una meta para el prolífico 
escritor, sino el punto de partida para contar 
las  transformaciones  sociales,  dentro  de  un 
proyecto  de  novela  posmodernista. 
Representando esta nueva narrativa, Eduardo 
Mendoza desarrolla en su primera novela una 
intrincada trama de temática histórica a través 
de mecanismos de intriga, acción y suspense. 
En una descripción realista y documental  que 
superpone hechos ficticios, La verdad sobre el  
caso Savolta (1975)  retrata una Barcelona  en 
plena agitación social,  entre los años 1917 y 
1919.  Revueltas  anarquistas  y  represión  en 
torno a un caso de corrupción del poder entre 
crimen y misterio. Premio de la Crítica 1976, la 
obra  denuncia  el  poder  político  y  económico 
sin  abandonar  el  sello  personal  del  autor: 
humor,  ironía  y  parodia,  que  imprimiría 
asimismo en novelas posteriores. La novela se 
lleva  al  cine  en  1978 bajo  la  dirección  de 
Antonio  Drove. Con  la  interpretación,  como 
siempre  impecable,  de  López  Vázquez,  la 
proyección puede ser un ejemplo de cuando el 
cine se sirve de una novela para contar  una 
historia: la fidelidad a la obra queda relegada a 
un segundo plano aunque, eso sí,  la historia 
queda contada. 

A través de un género en auge, una 
nutrida  lista  de  escritores  escarba  con  sus 
obras  en  los  aspectos  más  conflictivos  y 
marginales  de  la  sociedad. La  resolución  del 
misterio deja de ser el objetivo principal. Toma 
importancia  la acción  por encima del análisis 
del  crimen,  y  los  emblemáticos  héroes  se 
tornan personajes derrotados, en decadencia; 
seres inseguros y desvalidos en busca de su 
identidad.  El  prolífico  escritor  y  guionista 
Andreu  Martin, que  define  su  novela  “de 
terror  urbano”,  profundiza  en  el  miedo  que 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo – Julio 2009. 
La literatura y lel cine.

origina la maldad, como potencial amenaza a 
la  racionalidad  e  integridad  del  sujeto.  Sin 
descuidar  el  aspecto  lúdico  de  la  lectura,  el 
premiado e internacional autor  desarrolla sus 
historias  en  clave  de  agresión,  incógnita  y 
terror. Su novela  Prótesis, Premio Círculo del 
Crimen 1980, relata una espiral de venganza. 
Llevada  a  la  pantalla  en  1984  con  el  título 
Fanny Pelopaja, y bajo la dirección de Vicente 
Aranda, la película aborda la relación policía-
delincuente.  Adaptando  el  argumento  a  un 
mejor resultado en la pantalla,  una redimida 
ladrona busca la oportunidad de vengarse del 
policía que mató a su novio. Sin profundizar en 
los aspectos de la delincuencia, se destaca el 
despreciable papel de un policía corrupto.  La 
novela  ha  sido  reeditada  al  reunir  en  su 
fórmula unas claves  vigentes  dentro  de  este 
degradado ambiente social.

En  tanto  que  el  cine  es  medio  de 
comunicación,  es  notoria  la  floreciente  doble 
faceta de los autores-cineastas.  Juan Madrid 
se propone, con un estilo sobrio y directo, dar 
voz  a  un  sórdido  ambiente  urbano  que 
considera  aún  escasamente  reflejado  en  la 
literatura.  Desde  la  novela  negra,  el  autor 
plantea  una  crítica  de  los  aspectos  más 
desagradables  de  la  vida  urbana 
contemporánea,  y encuentra en la figura del 
policía  el  vehículo  ideal  para  recorrer  este 
sucio entrono. Creador en los años ochenta de 
la  saga  Antonio  Carpintero (el  investigador 
Toni  Romano),  es  guionista  de  la  teleserie 
Brigada  central, que  diera  vida  en  1989  al 
Comisario  Flores.  Su  reconocida  obra 

comprende títulos de género negro dentro de 
un estilo purista, con ciertas dosis de ironía y 
humor  amargo. Varias  de  sus  obras  se  han 
adaptado a la gran pantalla. Entre otras,  Días  
contados (1994), dirigida por Imanol Uribe, y 
Tánger  (2003),  donde,  además  de  autor  y 
guionista, debuta como director. 

Actualmente,  literatos,  guionistas  y 
cineastas  trabajan  simultáneamente  para  dar 
cuerpo y doble  dimensión  a una historia;  se 
escribe la novela al tiempo que se codifica en 
clave de guión considerando la transposición a 
la  gran pantalla. En plena era de la  imagen 
afloran guionistas con una lírica que aspira a 
categoría  literaria,  y  ciertas  técnicas 
cinematográficas  son  ya  inevitables  para 
noveles  autores  de  quienes  se  dice  que 
escriben  en imágenes.  Cine  y  literatura,  dos 
virtuosos  lenguajes  que  se  complementan  y 
enriquecen. 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

El día de la langosta.  Nathanael West (*) 

Babel 

Nathanael West nos acerca al Hollywood de los años treinta, mostrándonos la vida cotidiana

de las personas que luchaban por hacerse un lugar en la industria del cine y cómo era la sociedad que

surgió en Los Ángeles auspiciada por el fenómeno cinematográfico. 

De la fábrica de sueños que Hollywood 

siempre fue ha quedado un rastro de ilusiones 

rotas ya desde sus principios, a comienzos de 

siglo  pasado.  Y  es  que  no  todo  fueron  las 

inmensas riquezas que se crearon, el glamour 

y  el  rutilar  de  las  grandes  estrellas  por  los 

pasillos de los estrenos. La industria del cine 

en  Hollywood  esconde  una  parte  menos 

conocida, y menos amable en muchos casos, 

que algunos autores han sabido tratar en sus 

libros  con gran pericia.  Es  el  caso de  Budd 

Schulberg, que narra en su estupenda novela 

El desencantado las dificultades de un escritor 

en decadencia que tiene que ganarse la vida 

redactando  guiones,  y  de Francis  Scott 

Fitzgerald,  que  en  su  inacabado  El  último 

magnate nos cuenta la historia de uno de sus 

famosos  y  casi  omnipotentes  productores  y 

todas las grandezas y miserias que le rodean.

Muchos  escritores  de  aquellos  años, 
incluido  el  autor  de  El  día  de  la  langosta, 
trabajaron como guionistas en Hollywood, no 
es de extrañar que se hayan escrito algunas 
buenas obras sobre este mundo fascinante de 
los pioneros del Cine. 

Y es que en una época de crisis económica, la 
desilusión  y  la  sensación  de  fracaso  de  la 

gente era grande y aún se acentuó por tener 
tan recientes los espléndidos años veinte. En 
parte  por  esta  desilusión  muchos  narradores 
norteamericanos  encaminaron  sus  escritos 
hacia la denuncia de una sociedad que no les 
gustaba.  Escritores  como  John  Steinbeck, 
John O´hara,  Erskine Caldwell y el mismo 
Nathanael  West denunciaron  las  mentiras 
del llamado sueño americano.

¿Y qué mayor y más bonito sueño que 
el Cine?

Hollywood era en los años treinta un 
negocio  floreciente  en  contraste  con  otros 
sectores de la economía norteamericana. Era 
un lugar de buen clima y repleto de decorados 
de  fantasía,  un  escenario  engañoso  de 
felicidad donde muchos fueron en busca de su 
oportunidad.

Así ocurre con los personajes de esta 
obra. Tod Hackett es el protagonista y el hilo 
conductor  de  la  novela,  a  través  de  él 
conocemos a todos los demás. Trabaja como 
diseñador  de  decorados  y  está  obsesionado 
con  demostrar  al  mundo  su  talento  como 
pintor  con  su  lienzo  El  incendio  de  Los 
Ángeles.  Se  enamora  de  Faye  Greener,  una 
aspirante a estrella que vive con su padre, que 
trabajó como payaso aunque ahora se gana la 
vida  vendiendo  limpiador  de  metales  a 
domicilio.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

También Homer Simpson (que nada 
tiene que ver con el personaje homónimo de 
Matt Groening) ha ido a Los Ángeles, por 
motivos de salud, y se enamora a su vez de 
Faye que, sin embargo, parece sentirse atraída 
por Earle Shoop, un secundario de películas 
del oeste, y después por su amigo Miguel, el 
mexicano criador de gallos de pelea.

Hay más personajes, arquetipos de los 
que pudieron existir en aquella época y lugar, 
pero dotados con la peculiaridad de la vida que 
les  sabe  insuflar  el  autor:  El  mafioso  Abe 
Kusich;  el  guionista  de  éxito  Claude  Estee; 
Maybelle  Loonis,  una  madre  dispuesta  a 
sacrificarlo todo para que su hijo de ocho años 
se  convierta  en  una  estrella;  la  Señora 
Jennings, antigua actriz de cine mudo que ha 
montado un negocio de citas por teléfono; y la 
familia Gingo, esquimales de Alaska a quienes 
trajeron  para  rodar  unas  tomas  sobre  una 
expedición  al  Polo  y,  una  vez  terminadas, 
decidieron no volver a su tierra.

Se podría creer que el autor los conoce 
a  todos  por  lo  bien  que los  define  y por  lo 
impecable de su trazado psicológico, y quizás 
fue así ya que durante una temporada estuvo 
viviendo  en  un  hotel  en  Hollywood,  cuando 
trabajó  como  guionista,  lo  cual  hace  posible 
que El día de la langosta tenga un componente 
autobiográfico.

Estamos  ante  un  relato  lineal,  de 
lectura  sencilla  e  interés  progresivo.  Con  un 
estilo preciso y bastante directo West escribe 
una novela que hace hincapié en lo grotesco y 
lo violento de algunas situaciones. Es el caso 
de la pelea de gallos, de una intensa crueldad; 
de una violación imaginada; de las manos de 
Homer,  enormes,  temblonas  e  hinchadas, 
siempre en movimiento porque no encuentran 
su lugar en ningún lado; del modo humillante 
que Faye trata a Homer y del comportamiento 
del enano mafioso Kusich. 

Sunset  Boulevard,  Western  Avenue, 
Ivar Street... por las calles de la Meca del Cine 
pasean  todas  las  personas  que,  según  Tod, 
van  a  morir  a  California,  los  mismos  que él 

quiere reflejar en su cuadro El incendio de Los 
Ángeles,  que  consiste  en  la  imagen 
apocalíptica de una muchedumbre incendiaria 
y  devastadora,  una  masa  de  gente 
embrutecida por la imposibilidad de conseguir 
sus  sueños,  visión  premonitoria  del 
sorprendente desenlace de la novela y que a 
su  vez  justifica  el  título  de  reminiscencias 
bíblicas:  una  multitud  deshumanizada  y 
destructora como una plaga de langosta.

Y  este  es,  precisamente,  el  mayor 
acierto y originalidad de este libro, ofrecernos 
un  Hollywood  visto  a  través  de  uno  de  los 
personajes,  no  sólo  de  manera  realista  sino 
también  de  modo  metafórico  y  bastante 
surrealista.  Da  su  visión  de  una  sociedad 
diversa e insatisfecha que busca refugio en los 
credos más extravagantes: La Iglesia física de 
Cristo,  la Iglesia invisible,  el  Tabernáculo  del 
tercer adviento, la Cruzada contra la sal... una 
sociedad donde hay gente que ha venido de 
diversos puntos de los Estados Unidos después 
de una vida de trabajo y ahorro se encuentran 
con  que  el  paraíso  de  sol  y  diversión  que 
imaginaron no es lo que esperaban, un lugar 
donde muchos persiguen el triunfo, la fama, la 
estela de un sueño que vuela más allá de lo 
que pueden alcanzar.

Y  todo  eso  lo  plasma  Tod  en  su 
cuadro. Es interesante ver, a lo largo del libro, 
cómo ese óleo va tomando forma. Lo vemos 
tras  sus  primeras  pinceladas,  después 
reconocemos  a  algunos  de  sus  personajes: 
Homer,  Faye,  Harry.  Lo  encontramos 
finalmente  acabado,  expresando  todo  lo  que 
Tod,  o  el  autor  (¿acaso  no  es  lo  mismo?) 
alguna vez quisieron expresar.

Como un nuevo Jeremías el 
protagonista anuncia una catástrofe que 
encuentra su paralelo en la debacle particular 
que suponen las ilusiones perdidas para cada 
uno.

He aquí un detalle del lienzo:

“En El incendio de Los Ángeles, Faye es  
la muchacha desnuda en primer término, a la  
izquierda, a quien persigue el grupo de 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

hombres y mujeres que se han separado del  
núcleo principal de la multitud. Una de las  
mujeres está a punto de tirarle una piedra  
para derribarla. Ella corre con los ojos  
cerrados y una extraña media sonrisa en los  
labios.

A pesar de la soñadora serenidad de  
su rostro, su cuerpo se esfuerza por hacerla  
correr a la mayor velocidad posible. La única  
explicación de este contraste es que la  
muchacha disfruta la libertad del vuelo salvaje  
de manera muy parecida a un ave de caza  
cuando, después de ocultarse durante tensos  
minutos, sale bruscamente de su refugio con  
un pánico total e irreflexivo”.

Backlist ha recuperado para nosotros 
esta novela fundamental, y cualquier cinéfilo 

enamorado de los libros sabrá valorar en ella 
el punto de genialidad que al autor no se le 
reconoció en vida. Por suerte nosotros sí 
tenemos la posibilidad de valorarlo como 
merece.

“Hay pocas cosas más tristes que lo realmente  
monstruoso”.

 

(*) El día de la langosta (The day of the 
locust) - Nathanael West. Traducción de 
Encarna Castejón. Editorial: 
Planeta/Backlist. 220 páginas.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Relación entre novela histórica, cine y televisión 

Sabino Fernández Alonso (Ciro) 

Varias son las novelas históricas que con mayor o menor acierto han sido llevadas al cine o a la 

televisión, y dada la preponderancia que el medio audiovisual tiene en el mundo actual y muy especialmente 

en las capas jóvenes de nuestra población, muchas de dichas novelas fueron y son conocidas más por su 

versión cinematográfica o televisiva que por su novela original. De todas maneras no hay que olvidar el  

papel esencial que la novela histórica juega como fuente de guiones en posteriores adaptaciones 

audiovisuales.

Son numerosísimos los ejemplos.

Por  empezar  con  las  más  viejas  recordemos 
Sinuhé  el  egipcio,  novela  de  Mika  Waltari 
publicada en 1945 y llevada al  cine en 1954 
por el director de Casablanca, Michael Curtiz 
y con Jean Simmons y Victor Mature como 
protagonistas.  En  la  película  se  mantienen 
ciertos toques humorísticos de la novela pero 
se  pierde  casi  toda  la  reflexión  humana  y 
filosófica,  por  lo  que  la  adaptación  resulta 
irregular, no pasando de ser un "peplum" algo 
kitsch. La novela para refrescarles la memoria 
a quienes ya no la recuerden o para aquellos 
que  no  la  hayan  leído,  es  una  magnifica 
recreación  del  oriente  medio,  y  no  solo  de 
Egipto,  en  la  época  del  faraón  hereje 
Akhenaton,  con  dosis  altas  de  novela 
picaresca,  de  viajes,  aportaciones  médicas  y 
sobre todo reflexiones humanas.

Otra  mundialmente  conocida  adaptación 
cinematográfica de una novela es  Quo Vadis 
de Henryk Sienkiewicz  escrita alrededor de 

1885  y  adaptada  al  cine  en  1951  por  el 
director Mervyn  LeRoy,  con  actores  como 
Robert  Taylor,  Deborah  Kerr  o  Peter 
Ustinov

 La novela está escrita en una época en 
que el proselitismo cristiano estaba de moda y 
esa misma tendencia se deja ver en la película, 
que  no  obstante  resulta  una  adaptación 
brillante,  que  para  mi  gusto,  en  muchos 
aspectos  supera  a  la  propia  novela.  Muchos 
personajes  se  nos  hacen  inolvidables  y  dan 
caras  a  los  que  en  la  propia  novela  nos 
resultaban  un poco insustanciales.  El  estricto 
rigor histórico no era propio de la novela de 
género  de  esta  época,  donde  primaba  lo 
romántico y lo religioso, y por lo mismo el film 
tampoco hace del rigor histórico un adalid. En 
ellas  se  trata  de  la  tiranía  de  Nerón,  del 
incendio de Roma y de las persecuciones que 
sufren  los  cristianos  acusados  injustamente 
por  el  emperador  del  incendio  de  la  ciudad. 
Por supuesto subyace la historia de amor del 
general romano por la cristiana de turno. 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine.

De Ben Hur, novela publicada por Lewis 
Wallace  en 1880,  se  hicieron dos  versiones 
cinematográficas, una poco conocida de 1925 
y la ya famosa de William Wyler de 1959 con 
Chalton Heston como protagonista principal. 
Volvemos  a  hablar  de  una  novela  romántica 
del  siglo  XIX  con  elementos  proselitistas 
cristianos. En este caso el protagonista es un 
judío  con  amigos  romanos  influyentes,  que 
tras  enemistarse  con  su  amigo  romano 
Messala  acaba  por  buscar  venganza,  pero el 
conocimiento de Jesús de Nazaret acabará por 
aplacar su ira. La novela es una buena obra 
con algún elemento descriptivo poco ameno, 
sin embargo la película rebosa acción, amor y 
épica.  Este  es  un  claro  caso  en  que  el  film 
supera a la novela.

De similares características en cuanto a 
calidad es  El nombre de la rosa  de  Umberto 
Eco,  publicada  en  1980.  La  novela  es  un 
compendio  perfecto  de  erudición,  intriga, 
historia, filosofía, arte, amor, religión y alguna 
cosa más que se nos pasará. Tan gran novela 
tenía  una  "cuasi"  misión  imposible  en  su 
adaptación cinematográfica. Sin embargo, seis 
años  después  Jean-Jacques  Annaud,  con 
Sean  Connery  como  protagonista  principal, 
lograba una excelente versión de la novela, en 
la que se mantienen muchos de los aspectos 
difíciles de adaptar  de la novela y se suman 
otros de un impacto visual excelente como la 
abadía  nevada  o la  recreación  de  la  famosa 
biblioteca  o  la  propia  vida  monástica.  Como 
todo el mundo sabrá la novela se ambienta en 
las luchas de la inquisición contra las herejías 
albigenses y valdenses y en la investigación de 
unos asesinatos  ocurridos  en una abadía  del 
norte  de  Italia.  Por  supuesto  la  novela  es 
mucho más que eso, porque como ya dijimos 
incorpora elementos artísticos, una historia de 
amor  y  aprendizaje,  altas  dosis  de  filosofía 
neoplatónica y la basta erudición de Eco. 

En el  caso  de  Yo,  Claudio  de Robert 
Graves,  publicada en 1934, y  poco después 
su continuación,  Claudio el Dios y su esposa 
Mesalina, no fue una película, sino la excelente 
serie  televisiva  de  la  BBC  de  13  capítulos, 
hecha  en  1976,  la  que  popularizó  hasta  lo 
indecible a la propia novela.  El  personaje de 
Claudio  encarnado  por Derek  Jacobi  ha 
calado tan hondo entre el público que tuvo la 

suerte de disfrutar de la serie que hoy en día 
es  casi  imposible  leer  ambas  novelas  sin 
asociar  las  imágenes  de  un  Claudio 
tartamudeando,  babeando  y  cojeando,  y  de 
otros  muchos  personajes  inolvidables  de  la 
novela. La vida de un niño apartado y tomado 
por tonto en la corte de la Roma imperial del 
esplendido  Augusto,  su  ascenso  al  poder 
gracias a saber haber pasado desapercibido en 
las épocas cruentas de Calígula y finalmente su 
propio  reinado,  con  las  traiciones  de  sus 
esposas, contienen el grueso del argumento de 
las  dos  novelas  y  al  propia  serie,  tan 
recomendables  la  una  como la  otra,  pues  si 
una  nos  deleita  con  una  prosa  ágil  y  un 
entramado novelesco excepcional, la otra con 
unos  escenarios  perfectamente  recreados  y 
unos actores que representan con estupendo 
desempeño sus personajes.

Voy  a  finalizar  con  la  adaptación 
cinematográfica de la serie de novelas Alatriste  
de  Arturo Pérez Reverte.  Este es un claro 
ejemplo  de  como  unas  novelas  aceptables 
pueden transformarse por mor de 24 millones 
de  euros  en  algo  más  triste  que  el  propio 
título.  La  serie  de  novelas  que  el  autor 
desarrolló en unos diez años desde 1996, que 
no  suponen  ninguna  cumbre  de  la  novela 
histórica pero son de una aceptable calidad, se 
trató  de  resumir  en  un  guión  apresurado, 
confuso e infumable que dirigió Agustín Díaz 
Yanes  y  protagonizó  Viggo  Mortensen.  El 
film  para  aquellos  que  no  hayan  leído  las 
novelas puede hacerse insufrible a la par que 
incomprensible, y como digo, a pesar de ser la 
película  con  mayor  presupuesto  del  cine 
español hasta ese año 2006 en que se estrenó. 
El  protagonista,  como probablemente sabrán, 
es un descreído mercenario español veterano 
de los tercios de Flandes.

Resumiendo  advertir  que  no  siempre 
una buena novela deriva en una gran película 
y que hay algunas películas que han llegado a 
mejorar  novelas  con  ciertas  deficiencias 
gracias al saber hacer de muchos directores y 
actores.  De  todas  maneras  cuando  les 
pregunten  contesten  como  hizo  una  rata 
cuando le preguntaron que si le gustaba cierta 
película: "me gustó mucho más el libro".



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

Las benévolas. Jonathan Littel

Sepharad 

Cuando en 2007 aparece en España la novela Las benévolas (Les Bienveillantes en la versión original  

francesa, publicada en 2006), del estadounidense Jonathan Littell, llega a nuestro país precedida por el  

prestigio adquirido gracias a la concesión del Premio Goncourt y del Grand Prix de l’Académie Française.  

Escritores como Mario Vargas Llosa o Jorge Semprún remarcaron en su momento el acontecimiento 

literario que suponía su publicación, la cual, de alguna manera, pretendía ofrecer al público un punto de 

vista original y novedoso entre las muchísimas novelas que han abordado el tema del Holocausto.

Maximilian  Aue,  el  protagonista,  un 

antiguo oficial de las SS, pasados treinta años 

desde el final de la Segunda Guerra Mundial, 

seguro  por  el  anonimato  que  le  proporciona 

haber  eludido  los  juicios,  las  condenas  y  la 

desnazificación  de  Alemania,  es  un  hombre 

casado,  con  hijos,  que  lleva  una  existencia 

discreta  y  anodina  en  Francia.  Como  otros 

muchos miles de hombres y mujeres, tuvo la 

oportunidad  de  rehacer  su  vida  y  olvidar  su 

participación como una pieza más del horrible 

engranaje que puso en marcha y consumó el 

genocidio de millones de judíos europeos.

Sin  embargo,  en  un  momento 

determinado  de  esa  vida  tranquila  y  sin 

sobresaltos, decide recordar su pasado e inicia, 

en primera persona, un larguísimo diálogo con 

el  lector,  a  través  del  cual  narra  sus 

experiencias  desde  que,  siendo  un  joven 

licenciado  en  derecho,  ingresa  como 

funcionario de la seguridad del régimen nazi, 

hasta que acaba convertido en oficial  de las 

SS.  El  Dr.  Aue  vive  la  guerra  desde  sus 

escenarios más significativos: es testigo de los 

pogromos contra los judíos que se llevaban a 

cabo en las ciudades bálticas; forma parte de 

uno de los diversos  Einsatzgruppen  (unidades 

de matanza móviles) que operaban durante la 

invasión de la Unión Soviética con el cometido 

de “limpiar” de judíos las zonas conquistadas 

por la  Wehrmacht en 1941, y que, mediante 

fusilamientos masivos, fueron responsables del 

asesinato  de  miles  de  hombres,  mujeres  y 

niños; interviene en la batalla de Stalingrado; 

conoce después la crudeza y la miseria de la 

ciudad  ocupada  de  Lublin,  en  Polonia;  es 

destinado  a  Auschwitz  como  supervisor  en 

visita de inspección, en donde es testigo de las 

selecciones y de los métodos de exterminio en 

las  cámaras  de  gas;  vive  los  pavorosos 

bombardeos de 1944 en Berlín; y, finalmente, 

espera la llegada del Ejército Rojo en el Bunker 

de la Cancillería, de donde logra escapar hacia 

esa  vida  anónima.  Jonathan  Littell nos 

muestra  a  su  personaje  relacionándose  e 

interactuando  con  personajes  reales: 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

Eichmann, Heydrich, Blobel, Frank, Globocnik, 

los  médicos  de  Auschwitz  e,  incluso,  con  el 

mismo  Hitler.  Y  todo  esto,  mostrando  una 

confianza  absoluta  en  la  grandeza  de  su 

Nación, de su  Volk, cambiando su fe en Dios 

por una fe en el líder, y, a lo sumo, ahogando 

en alcohol los remordimientos y la compasión 

que sabe que no puede sentir cuando cumple 

con  lo  que  él  cree  que  es  su  obligación, 

remordimientos  que  sólo  se  materializan  en 

unos molestos vómitos cada vez que tiene que 

enfrentarse a la “penosa” tarea de dar muerte 

a los que considera enemigos de la patria, los 

judíos, el cuerpo que “infecta” y se nutre de la 

energía y la salud de la sociedad aria. 

¿Cuál  sería,  entonces,  esa  visión 

original sobre el Holocausto que se supone que 

aporta  Las  benévolas?.  Contrariamente  a  lo 

que  sucede  en  el  resto  de  obras  sobre  el 

Holocausto,  literarias  o  no,  la  novela  de 

Jonathan Littell aborda el tema, no desde el 

punto  de  vista  de  las  víctimas,  sino  del 

verdugo. Un verdugo que explica su historia de 

manera  desapasionada,  sin  atisbo  de  culpa, 

apenas  con  algún  retazo  de  compasión  en 

momentos muy concretos. Alguien que habría 

llevado a cabo todas y cada una de las tareas 

que se le encomendaron con la misma frialdad 

y eficacia de haberse tratado de burocráticos 

asuntos jurídicos. Pero diría que aquí termina 

la  pretendida  originalidad  de  Jonathan 

Littell, precisamente en la opción por la voz 

narrativa representada por un SS y no por una 

víctima, por un superviviente. 

Desde  la  primera  página  nos  damos 

cuenta de que, en realidad,  Las benévolas es 

un obra dual: en primer lugar, narra la historia 

de Maximilien Aue ligada estrechamente a los 

acontecimientos políticos y bélicos del periodo 

que abarca de 1941 a 1944. Sería ésta la parte 

más histórica y menos literaria de la novela, en 

realidad. En ella, Littell muestra que conoce a 

la  perfección  y  que  maneja  con  acierto  la 

documentación y la bibliografía existente sobre 

el  tema,  desde  autores  como  Christopher 

Browning (El batallón 101 y la solución final  

en Polonia),  Daniel Jonah Goldhagen (Los 

verdugos  voluntarios  de  Hitler),  Vassili 

Grosman (Vida y destino),  Gitta Sereny (El  

trauma  alemán)  o  Sebastian  Haffner 

(Alemania:  Jeckyll  y  Hyde.  1939, el  nazismo 

visto  desde  dentro),  hasta  los  testimonios 

recogidos  en  cientos  de  documentales  como 

Shoah,  de  Claude  Lanzmann.  Está  claro, 

además, que se sirvió de estudios filológicos y 

antropológicos  para  construir  algunos  de  los 

mejores  pasajes  de  la  novela,  los  que 

transcurren  en  Crimea,  y  que  tienen  como 

protagonista al pueblo de los Bergjuden.

Pero,  sobre todo, la novela es deudora de la 

teoría  sobre  la  “banalidad  del  mal”,  que 

Hannah Arendt,  politóloga y filosófa alemana 

judía, desarrolló a raíz de su asistencia como 

periodista del  The New Yorker al juicio contra 

Adolf  Eichmann,  celebrado  en  Jerusalén  en 

1961. El Dr. Max Aue, como Eichmann, sería, 

según la teoría de Hannah Arendt, un tipo de 

criminal desconocido hasta el momento en que 

se produce el auge y desarrollo del nazismo, 

que habría actuado en unas circunstancias que 

le  impedían  saber que estaba  actuando mal. 

No  es  capaz  de  reflexionar  acerca  de  su 

comportamiento  porque  asume  que  está 

cumpliendo órdenes. Según Arendt, no dejaría 

de  ser  culpable  de  los  crímenes  cometidos, 

pero no podría ser juzgado como se juzga a un 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo - Julio 2009. 
La literatura y el cine

asesino al uso. Aue, también como Eichmann, 

cumplía órdenes, y las ejecutaba de la mejor 

manera  que  sabía,  concienzudamente,  de  la 

misma  manera  que  lo  hubiera  hecho  si  en 

lugar  de  supervisar  la  organización  de  un 

campo  de  exterminio  le  hubiesen  encargado 

controlar la producción en una granja o en una 

fábrica. Aue no era un antisemita convencido o 

un  fanático,  ni  siquiera  tenía  sentimientos 

reales y concretos en contra de los judíos, algo 

que Eichmann quiso dejar claro en su juicio. Y 

sin embargo, ninguno de los dos será capaz de 

experimentar  un  verdadero  sentimiento  de 

culpa,  porque en aquellos  momentos,  el  mal 

sufre un proceso de banalización tal, que nada 

es reprochable si se hace en cumplimiento de 

un sagrado deber para con la patria.

En segundo lugar,  tenemos la ficción 

propiamente  dicha,  la  historia  de  Max  Aue, 

que,  en  mi  opinión,  es  muchísimo  menos 

interesante.  La  propia  construcción  del 

personaje,  en  el  que  Jonathan  Littell ha 

combinado  todas  las  características  que 

imaginaríamos en un nazi arquetípico, adolece 

de  falta  de  verosimilitud:  homosexual, 

incestuoso, odia a su madre e idealiza la figura 

del  padre,  culto,  interesado  por  la  cultura 

clásica (el título de la novela hace referencia a 

las Euménides, las diosas de la venganza que 

aparecen  en  la  Orestiada de  Esquilo  y  que 

persiguen a Orestes para vengar la muerte de 

Clitemnestra,  su  madre)  y  por  la  filosofía, 

apasionado  por  la  música  (las  casi  1.000 

páginas  del  libro  se  dividen  en  7  largas 

secciones,  “Tocata”,  “Alemandas  I  y  II”, 

“Courante”,  “Zarabanda”,  “Minueto  (en 

rondós)”, “Aire” y “Giga”, todas ellas, excepto 

la primera, con nombre de danzas propias de 

los siglos XVI y XVII). Parece que esa historia 

vital sirva sólo de hilo conductor para hacernos 

pasar  a  través  de  los  escenarios  que 

configuraron  la  terrible  experiencia  del 

Holocausto.

En  resumen,  Las  benévolas  podría  ser 

considerada  una  novela  histórica 

excelentemente  documentada,  que,  más  allá 

de su interés literario, discutible en cualquier 

caso,  parece  querer  convencernos  de  que 

todos  nosotros,  en  circunstancias 

excepcionales,  podríamos  ser  susceptibles  de 

acabar  llevando  a  cabo  las  mayores 

atrocidades  e  infamias,  sin  ser  siquiera 

conscientes  de ello,  sin  experimentar  el  más 

mínimo sentimiento de culpa,  como producto 

de esa aterradora “banalidad del mal”.



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo -Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Benito Pérez Galdós en el cine de Buñuel

Nazarín, Halma, Tristana

Julia Duce y Phanner 

Entre el cine y la literatura

Desde que en 1912, en los albores del cine español, Domingo Ceret llevara al cine El abuelo con el titulo 

de La duda, la obra de Galdós no ha dejado de proporcionar al cine argumentos que, convertidos en 

guiones, han ofrecido algunas de la mejores películas de nuestro cine y nuestra televisión. Hasta siete 

versiones ha tenido El abuelo con diferentes títulos (La duda, Tormenta de odios, Adulterio, El abuelo), tres 

de Marianela, varias versiones han tenido también Misericordia, Fortunata y Jacinta, La loca de la casa, La 

de Bringas, Tormento, La Fontana de Oro, Miau...

Sin  embargo,  tal  vez  sean  las  tres 

películas que realizara  Luisr Buñuel durante 

su exilio mexicano y en su retorno temporal a 

España las que destaquen entre tantos títulos. 

No  solamente  marcando  la  diferencia  entre 

otras versiones de  Galdós, sino que también 

son  el  epicentro  estilístico  y  temático  de  la 

obra  cinematográfica  buñueliana.  Y  esto  es 

debido a que representan por méritos propios 

un hito en la historia del cine y, por extensión, 

en la difícil relación entre Cine y Literatura.

La  proyección  internacional  que  ha 
tenido  Galdós gracias  a  Luis  Buñuel,  un 
director  de  fama  mundial,  ha  sido  muy 
importante, tanto como la influencia que han 
tenido  entre  crítica  y  público  obras  como 
Nazarín,  Tristana y Viridiana, las dos primeras 
basadas  en  las  novelas  homónimas  de 
Galdós,  y la última extraída lejanamente de 
una  de  sus  obras  menos  conocidas,  Halma, 
que dio  pie  a  una  reinterpretación  digna  de 
análisis, como veremos más abajo.

Merece destacar en primer lugar la admiración 
que sentía  Buñuel por  Galdós, como recoge 
en sus memorias (Mi último suspiro), escritas 
mano  a  mano  con  Jean-Claude  Carrière, 
guionista de sus últimas películas francesas, y 
publicadas a finales de los 70, una vez cerrada 
su  carrera  cinematográfica.  En  Mi  último 
suspiro Buñuel arremetía  contra  escritores 
norteamericanos como John Steinbeck,  Dos 
Passos o  Ernest  Hemingway, 
denunciándolos como autores que “no serían 
nada sin los cañones americanos.  ¿Quién les 
leería  si  hubiesen  nacido  en  Paraguay  o  en 
Turquía?”.  Los  utiliza  como  contraste  con  el 
escritor  español:  “Galdós novelista  es  con 
frecuencia  comparable  a  Dostoievski.  Pero, 
¿quién le conoce fuera de España?”. 

Nazarín,  Viridiana y  Tristana fueron proyectos 
terminados,  pero  según  Carlos  Méndez 
Rodríguez recoge  en  su  ensayo  Tristana  y 
Buñuel:  "Ya  en  su  época  de  Filmófono, 
Buñuel planeaba una adaptación de  Galdós 
(probablemente  Fortunata  y  Jacinta)  que  se 
vería frustrada con el inicio de la guerra civil". 
Proyectos  queridos  y  tampoco  realizados 
fueron Ángel Guerra y Doña Perfecta, según el 
catálogo de  Antonio Tausiet Buñuel nonato, 
en  el  que  hace  un  listado  de  películas 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo -Julio 2009. 
La literatura y el cine.

planeadas de las que el propio  Buñuel habla 
en su autobiografía.

Naturalismo espiritual

Las  novelas  elegidas  por  el  director 
aragonés  pertenecen  a  la  última  etapa 
galdosiana,  la  que  se  ha  dado  en  llamar 
“naturalismo espiritual” (un título que acuña el 
mismo Galdós para un capítulo de  Fortunata 
y Jacinta, el capítulo 6 de la tercera parte de la 
novela,  donde  se  describe  la  agonía  de 
Mauricia  la  Dura).  Fue  una  nueva  corriente 
ampliamente  debatida  por  algunos  de  los 
mejores escritores del momento, como Emilia 
Pardo  Bazán,  estrechamente  vinculada  a 
Galdós personal y estilísticamente, o Clarín. 

Fue una corriente perfilada a partir de 
influencias múltiples, entre las que podríamos 
destacar  el  teatro  de  Ibsen,  la  novelas  de 
rusas  (Tolstoi sobre  todo)  y  "le  roman 
d'analyse"  francesa.  Hay  un  cambio  del 
concepto de los personajes y de la ética social, 
un  abandono  de  las  tesis  cientifistas  y  del 
positivismo naturalista en pro de una vuelta a 
lo  espiritual,  pero  desde  unas  perspectivas 
muy  particulares.  Hay  una  radical  protesta 
social  contra  todos  los  valores  instituidos 
oficialmente, una militancia solitaria al margen 
de instituciones y de la misma sociedad, una 
suerte  de  anarquismo  cristiano  pacifico  y 
místico, y una reivincación del individuo como 
motor del cambio.

En la lectura buñueliana de las obras 
de Galdós, sobre todo en el caso de Nazarín, 
la  visión  naturalista  está  matizada  por  un 
surrealismo subterráneo que va matizando la 
trama.  En  cierta  medida,  el  estilo 
cinematográfico  de  Luis Buñuel,  sobre todo 
en  su  etapa  mexicana,  debe  mucho  al 
naturalismo,  en  parte  por  conciencia  propia, 
pero  también  motivado  por  las  peculiares 
condiciones  de  rodaje:  bajo  presupuesto, 
escasez de decorados que obligan a rodar en 
escenarios naturales, la propia idiosincrasia del 
pueblo  mexicano  que  vive  con  los  pies 
pegados  a  la  tierra.  Y  antes  que  nada  el 
carácter hispano que muchas veces reivindicó 
Buñuel,  de  fuerte  raigambre  naturalista  pero 
matizado por un surrealismo improvisado, todo 
lo contrario  del  francés,  que en más de una 
ocasión tildó de demasiado elaborado. Los pies 
pegados a la tierra no es un adorno, es exacto, 
porque  precisamente  en  Nazarín (y  en  gran 

parte  de  su  filmografía)  Buñuel intercala 
varios planos donde recoge exclusivamente los 
pies  de  nuestro  protagonista  pisando  los 
caminos  terrosos  y  desbaratados  del  paisaje 
mexicano, en un intento voluntario de mostrar 
su  cercanía  al  suelo,  al  drama  real,  en 
contraste  con  los  problemas  celestiales  que 
debería asumir un sacerdote como él.

El  surrealismo tiene  por  bandera,  desde que 
empezara su andadura a mitad de los años 20 
del  siglo  pasado,  un fuerte  contenido  social, 
vinculado a una filiación explícita a la izquierda 
comunista. Esa lectura es, por tanto, algo que 
comparte  también  (matizable,  claro)  con  el 
naturalismo  espiritual  de  Galdós.  Ahí 
encontramos el por qué de la cercanía y de la 
admiración del director aragonés por el autor 
de Los episodios nacionales.

Nazarín versus Halma-Viridiana

Siguiendo con Nazarín, la visión de Galdós de 
esta forma de concebir la regeneración social 
queda clara en este fragmento: 

“No sé más sino que a medida que avanza lo 
que ustedes entienden por cultura, y cunde el  
llamado progreso, y se aumenta la maquinaria,  
y  se  acumulan  las  riquezas,  es  mayor  el  
número de pobres y la pobreza es más negra,  
más triste, más displicente.”

Halma,  la  novela  que  se  relaciona  con 
Viridiana, es en cierta medida una continuación 
de Nazarín, y eso tuvo que verlo Luis Buñuel 
al  decidirse  por  ambas  novelas.  Las  dos 
forman un grupo complemetario.  Tristana, en 
cambio, representa en cierta medida una isla 
dentro  de  su  filmografía,  un  compendio  de 
todas sus obsesiones más que la conclusión de 
una trilogía galdosiana. 

Nazarín,  el  sacerdote  quijotesco,  troca  la 
locura  del  caballero  cervantino  por  una 
vivencia extrema del Evangelio, buscando en el 
sufrimiento  y  la  vida  llena  de  privaciones  la 
esencia  de  su  existencia.  Halma-Viridiana 
comparte con Nazarín un anarquismo ingenuo 
cuando busca una forma de caridad fuera de 
los  esquemas  de  lo  bien  visto  en  su  clase 
social. Este párrafo refleja muy bien la forma 
de dar cuerpo a la misión que se impone: 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo -Julio 2009. 
La literatura y el cine.

“Por  más  que  usted  diga  -prosiguió  la  
Condesa-,  yo  creo  que  la  limosna  consiste  
esencialmente en dar lo que se tiene al que no 
lo tiene, sea quien fuera, y empléelo en lo que 
lo  empleare.  Imagine  usted  las  aplicaciones 
más abominables que se pueden dar al dinero,  
el  juego,  la  bebida,  el  libertinaje.  Siempre 
resultará que corriendo, corriendo, y después  
de  satisfacer  necesidades  ilegítimas,  va  a 
satisfacer  las  legítimas.  ¡Dar  a  los  pobres,  
nada más que a los pobres! Sobre que no se  
sabe  nunca  quiénes  son  los  verdaderos 
pobres, todo lo que se da va a parar a ellos  
por un camino o por otro. Lo que importa es la  
efusión del alma, la piedad, al desprendernos  
de  una  suma  que  tenemos  y  que  otro  nos  
pide”.

Sin embargo, la lectura buñueliana fue 
más allá, y la caridad de Halma la convirtió en 
un absurdo cuando transformó el personaje en 
Viridiana. Porque para un comunista la caridad 
es una forma de tapar la justicia social.

Ambos  personajes,  Narazín  y  Halma-
Viridiana tienen algo en común: la frustración 
y, hacia el final, el desastre más absoluto. El 
darse  de  bruces  con  la  realidad.  La 
combatividad  de  Nazarin  y  la  de  la  condesa 
Halma  son  la  misma,  desde  dos  posiciones 
sociales  diferentes,  pero  su  postura  ante  la 
crítica social, su tipo de sacrificio y caridad es 
idéntica:  poco  les  importa  a  ambos  el  juicio 
social, las opiniones o las apariencias. Importa 
su  conciencia,  su  fe  en  la  posibilidad  de 
recuperar  a  los  pecadores:  Nazarín  a  sus 
discípulas, Halma al vividor bohemio que es su 
primo  José  Antonio.  Sólo  ellos  creen  en  la 
posibilidad de cambiar sus caminos desviados 
y pecadores. Fe a ultranza en sus misiones y 
Dios lo sabe. Con eso les basta. Sin embargo, 
Buñuel da otra vuelta de tuerca y dota a esos 
personajes  del  encanto  del  fracasado,  de  su 
absurda  inocencia.  Buñuel  ama  a  esos 
personajes  galdosianos,  pero  no  por  lo  que 
hacen, sino porque fracasan.

Nazarín es tal  vez la adaptación  más 
fiel de las tres novelas, y las diferencias que 
aporta  son  las  menos  rompedoras,  aunque 
está  presente su obsesión  por  el  sexo,  y  su 
sentido  anticlerical  que  conduce  al  héroe  al 
fracaso.  Al  margen de los  necesarios  ajustes 
en  los  episodios,  que  el  director  tiene  que 
adaptar  a  las  limitaciones  de  una  película, 
introduce  algún  cambio,  como  el  escenario, 

que  será  el  México  revolucionario,  frente  al 
campo y las poblaciones rurales más o menos 
próximas a Madrid. Las diferencias sustanciales 
en  el  argumento  son  la  derrota  en  la 
regeneración de su discípula Beatriz, que opta 
por su pasión carnal, esas escenas en las que 
se plasma de forma onírica una relación carnal 
con  su  discípula,  y  la  tentación  final  de  la 
película cuando le dan a Nazarin la fruta que 
acepta,  mientras en la banda sonora suenan 
los  tambores  de  Calanda  como  señal,  como 
marca  que  señala  la  frontera  que  acaba  de 
sobrepasar  Nazarín  al  encontrarse  de  nuevo 
con el género humano.

Nazarín fue  premiada  en  Cannes  y 
estuvo  cerca,  de  obtener,  irónicamente,  el 
premio de la Oficina Católica.

La adaptación de Halma es mucho mas 
libre, más cercana a la perspectiva buñueliana 
de las cosas. Y decimos “de las cosas” porque 
es  precisamente  en  los  objetos  y  en  su 
tratamiento donde  Buñuel condensa todo  el 
contenido  transgresor  del  film:  el  contenido 
sexual del que dota a la comba de la hija de la 
criada, o al cosificar las ubres de una vaca al 
ordeñarla; la navaja-crucifijo con una eminente 
carga anticlerical… Sólo recuerda vagamente al 
personaje  principal  y  el  objetivo  de  la 
protagonista.  Por  lo  demás poco  se  parecen 
los personajes de la película y los de la novela. 
La trama del film es muy diferente: la joven 
Viridiana,  novicia  en  un convento,  llega  a la 
acción  reclamada  por  un  viejo  terrateniente 
familiar,  que  es  su  tutor  y  tío,  personaje 
inspirado  claramente  en  el  Don  Lope  de 
Tristana, en una especie de popurrí de varias 
fuentes galdosianas.

Halma  en  cambio  aparece  desde  un 
matrimonio feliz,  a contrapelo de la sociedad 
bienpensante tras la muerte en la miseria de 
su marido. Un ser espiritual y romántico, pero 
fuerte y seguro,  hecho desde las dificultades 
que la vida le ha presentado. Poco tiene que 
ver  con  el  principio  provocador  de  Buñuel, 
que levanta un personaje ambiguo que deja su 
carrera religiosa para terminar disfrutando, con 
el andar del tiempo, de las delicias de la vida 
terrenal.

Tampoco los mendigos que acoge en 
la  finca  se  parecen  en  nada  en  su 
transposición  al  cine:  en  Galdós son  en 
esencia personajes agradecidos y positivos que 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo -Julio 2009. 
La literatura y el cine.

hacen transcurrir  la vida de la condesa y su 
caridades entre una placidez que solo alteran 
los  elementos  representantes  de  los  poderes 
fácticos de la sociedad: el dinero, la ciencia y 
el clero. Los seres a los que quiere redimir le 
responden, son otros los que quieren ponerle 
la  zancadilla  para  que  fracase.  Buñuel les 
dota  de  picardía,  una  inocencia  salvaje  y 
primaria que convierte a algunos de ellos en 
seres de difícil aceptación moral. El buenismo 
de  Viridiana  recibe  como  pago  un 
comportamiento  miserable  y,  por  otro  lado, 
imprevisible.  La  complejidad  del  ser  humano 
es clave en el cine del director aragonés.

El  personaje  masculino en la  película 
es  un  hijo  bastardo  del  viejo  Don  Jaime, 
personajes  ambos  añadidos  a  la  historia.  El 
equivalente  literario  es  el  primo  de  vida 
licenciosa  que  al  final  es  convertido  por  la 
bondad  de  la  protagonista.  De  todos  es 
conocido  la  solución  final  en  el  film,  cuando 
Viridiana es invitada a una partida de cartas a 
altas  horas  de  la  noche,  en  un  trasunto  de 
metáfora sexual que sirvió de excusa ideal  e 
impagable para salvar la censura.  Las tornas 
van  en  sentido  contrario.  Se  trata  de  un 
erotismo  sugerido  (subterráneo,  podríamos 
decir) tras el fracaso de su proyecto de caridad 
militante, un “final  feliz” que en la novela se 
convierte en la unión  que une en el amor y en 
el proyecto común a la pareja liberándolas de 
las  presiones  sociales  y  permitiéndoles  la 
libertad  de  su  comuna  de  marginados 
refugiados, sin interferencias. Al margen de la 
sociedad  como  propugnaba  ese  anarquismo 
cristiano que dibujaba el inspirador Tolstoi.

Tristana: las obsesiones de allá abajo

En Tristana Buñuel dio rienda suelta a 
sus  obsesiones  particulares,  a  un  erotismo 
elaboradamente  lujurioso,  a  una  forma  de 
observar el fetichismo que tiende al purismo y 
a la perversión más refinada. Un terreno que 
ya  exploró,  poco  tiempo  antes  en  Belle  de 
Jour,  protagonizada  también  por  Catherine 
Deneuve,  dato  sintomático  para  relacionar 
ambas  películas.  Si  Nazarín y  Viridiana son 
películas  complementarias,  evidentemente, 
Tristana forma un grupo temático con Belle de 
Jour dentro de su filmografía.

La  novela  paso  en  gran  medida 
desapercibida  debido  a  que  coincidió  con  el 
estreno de la adaptación teatral  de  Realidad, 

que  fue  un  acontecimiento  del  que  hablaba 
todo el mundo cultural, eclipsándola. Introduce 
por primera vez el tema de la emancipación de 
la  mujer,  que  estaba  siendo  en  la  sociedad 
europea una autentica revolución social.

Para  Emilia  Pardo Bazán la  novela 
es un fracaso. No le gustó a la escritora que la 
protagonista  no  consiguiera  liberarse  de  su 
prisión  y  que  el  tema  de  la  liberación 
femenina, un argumento que la apasionaba y 
que  estaba  muy  en  boga  en  ese  tiempo, 
quedara sólo esbozado para dejar paso a otros 
temas  secundarios.  En  cambio,  Clarín 
entendió que la lucha de la mujer no fuera el 
centro  argumental  de  la  novela,  sino  la 
“representación  de  un  destino  gris 
atormentando un alma noble, bella pero débil,  
de verdadera fuerza solo para imaginar, para  
soñar."  A  él  sí  que  le  gusta  el  final  de  la 
novela, según él más acorde con la realidad. 
Valle-Inclán también disfrutó de la obra, a la 
que  consideró  poseedora  de  una  sobriedad 
admirable.

De  alguna  manera,  la  película  de 
Buñuel explota  todas  esas  vertientes 
argumentales  que  expone  Clarín,  y  la 
temática  reivindicativa  femenina la  trata  sólo 
lateralmente, llevándola,  como avanzamos un 
poco  más  arriba,  hacia  la  afirmación  sexual 
más que genérica. Al mismo tiempo,  Buñuel 
aprovecha  para  rescatar  una  novela  menos, 
casi  olvidada,  dotándola  de  una  perspectiva 
que  la  hace  nueva  para  el  lector 
contemporáneo.

No  se  le  escapa  a  nadie  que  el 
mensaje  en  Buñuel es,  por  todas  esas 
razones,  radicalmente  más  perturbador.  La 
Tristana de la novela es una adolescente que 
tras  la  muerte  de  su  madre,  un  personaje 
enloquecido y maniático, se ve sometida a la 
tutela  de  un  viejo  amigo  de  la  familia,  un 
personaje ácrata y libertino, con veleidades de 
Don Juan en decadencia,  que la seduce y al 
que ve tras  el  prisma ambivalente  de  amor-
odio,  admiración-  repulsión.  Sin  embargo,  el 
ansia  de  libertad  y  de  independencia  de 
Tristana la llevan a enamorarse de un joven 
bohemio, al que idealizará y al que descubrirá 
cuando se reencuentre físicamente con él tras 
perder ella una pierna, para enfrentarse a la 
imposibilidad de sus sueños de independencia. 
Encontrará  refugio  en  la  religión  y  en  un 
matrimonio  sin  horizontes  con  un  decrepito 



Ábrete libro. Revista digital sobre libros y autores. Número 1. Mayo -Julio 2009. 
La literatura y el cine.

Don  Lope  que  ha  renunciado  ya  a  sus 
inclinaciones donjuanescas sumido en la vejez.

En la película los personajes aparecen 
mucho  más  definidos  y  el  proceso  de 
maduración de la protagonista la convierten en 
un ser cínico y amoral que termina por dejar 
morir en soledad a su marido, al que detesta, 
y a una morbosa relación con una sexualidad 
castrada  y  reprimida  tras  la  mutilación.  Las 
obsesiones  buñuelianas,  que  hablan  de  un 
erotismo  de  pesadilla  que  mezcla  los  bajos 
instintos con la perspectiva morbosa de temas 
religiosos  como  el  cojo  de  Calanda  o  la 
adoración  de  los  muertos,  toman  desde  el 
principio el control del film.  Buñuel se une a 
Galdós en  cuanto  al  uso  de  los  temas 

ancestrales  de  la  cultura  española,  como  la 
presencia del hidalgo, la mujer como presencia 
accesoria,  decorativa;  la  Iglesia,  la  vida  de 
provincias.  Pero  sólo  son  un  vehículo,  una 
forma  de  representación,  una  excusa  para 
destripar  y  presentar  sobre  la  mesa  las 
obsesiones de ambos autores. Cada uno hijo 
de  su  tiempo,  con  sus  obsesiones,  sus 
represiones y sus libertades,  pero al  fin y al 
cabo  tan  sinceros  como  Galdós o  Buñuel 
fueron durante toda su vida y a lo largo de 
toda su obra.

 


	8 - Hans_Christian_Andersen  - El cine infantil.pdf
	8 - Hans_Christian_Andersen  - El cine infantil.pdf
	Conclusiones



